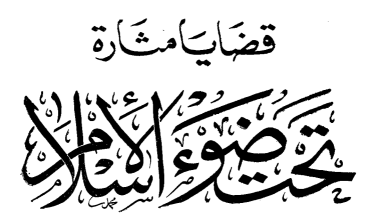
سائل الجامعة



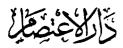
كاللاع يضليا

ر (المن آري

### الرمسائل الجامعسة



أنورانجت يي





دارالإعتصام

۸ نسبارع حسین حجسازی - طیفون ۳۱۷۵۸/۲۹۰۴۱ - ص.ب ۴۷۰ - اقداهرة الطبع والنشر والسرویج

Allen San (18)

# يستسم الله الرحمن الزحييم

The state of the s

## مدخل إلى البحث

لقد كان من حقنا نحن المسلمين حسب توجيه ديننا أن نأخذ من الفكر العالمي كل ما يزيدنا قوة ، فقد دعانا الاسلام الى أن نلتمس الحكمة اينما وجدناها ، وأن نطلب العلم ولو في الصين ، والأسلام دین منتوح علی الفکر البشری لا یوی مانعا من تبسسول اسالیب وتنظيمات ووسائل من أي تجربة أخرى ولكنه حين يقبل لك مانمسا يقبله بوصفه ( مواد خام ) يجرى صهرها في بوتقته دون ان يدع لهذا المنقول أو المقتبس سبيلا الى تغيير طابعها الأصيل: طابعها الرباني . وتقدير هذا القانون ضروري عندما نواجه الفكر الغسربي الذي يتقدم الينا على أنه فكر خالص من حقنا أن ناخذ منه وندع ، وانما يزحف في اطار النفوذ الغربي الذي يحاول أن يغير طابع مكرنا الاسلامي وأن يزيفه وأن يصهره في بوتقة الفكر الغربي باعتباره الفكر العالمي المسيطر الآن ( في تياراته الثلاث الواضحة : الفكر الليبرالي والاشتراكي والماركسي والصهيوني) والتجربة الان في مواجهة الفكر الوافد مختلفة تماما عن التجربة الاولى التي عاشها المسلمون في القرن الثاني للهجرة عندما ترجموا بارادتهم الخاصة الفكر اليوناني والفارسي والهندي من أجل البحث عن ترأث العلوم،

ثم دخلت التجربة اخطاء جاهد الفكر الاسلامى فى مقاومتها قرنين من الزمان حتى استصفاها فى اطار منهج اهل السنة والجماعة .

ان هناك غوارق عبيقة بين الفكر الاسلامي وبين الفكر الغربي، اهمها مفهوم العقيدة نفسه ، فالدين في الغرب له مفهوم يختلف عن مفهوم الاسلام ، ذلك أن الدين في مفهوم الغرب هو العلاقة بين الله تبارك وتعالى والانسان ، اى انه ذلك الذى يسمونه (اللاهسوت) أما مفهوم الاسلام غانه يتمثل في أمرين : في العلاقة بين الله تبارك وتعالى والانسان من ناحية والعلاقة بين الانسان والانسان فردا والمجتمع جملة . ومن هنا نقد اتنام الاسلام نظاما شاملا هو منهج حياة ومجتمع ، ومن هنا فقد كانت القضية المثارة بيننا وبين النفسوذ الاجنبي منذ وطأ الاستعمار بلادنا في العصر الحديث هي هذه القضية : هم يريدون أن يفرضوا علينا مفهوما غربيا كنسيا قاصرا على العلاقة بين الله والانسان ، ونحن نؤكد ان الاسلام اقام لنسا نظاما جامعا فلسنا معه في حاجة الى اقتباس ايدلوجيات الغرب في الاجتماع او الاقتصاد أو السياسة . كذلك مان العلاقات المترتبة بين الاديان المنزلة الثلاثة والتي تسسستمد اوليته من دين ابراهيم ( الحنيفة السجحاء ) هذه العلاقات قد اضطربت نتيجة تفسيرات الأحبار والرهبان وتحولت بمقتضاها هذه الاديان الى اوضاع اقليمية او عنصرية توقفت عند حدودها ولم تعبر الى الدين الخاتم . وهذه من اخطر عوامل الاختلاف بين الفكرين الغربى والاسلامي فالفكر الغربى ( يهودى مسيحى ) يستمد من حضارة وثنية يونانية رومانية ويخضع في كثير من معالمه لمصادر الفلسفة اليونانية والقـــانون الرومانى نلما جاء المنهج التجريبي الاسلامي ودخل اوربا وحولها من الرهبانية الى التجريبية ، له تلبث أوربا تليلا حتى انحرفت عن مغهوم الاسلام الجامع ، وانحازت الى مفهوم جزئى فانتقلت من ثبات ارسطو الى متغيرات هيجل اما الاسلام فقد وضع منهج الثوابت والمتغيرات التي تحفظ حركة التعبير في اطار الثوابت حتى لا تضيع

الوجهة المتصلة بالله تبارك وتعالى بدءا ونهاية واليوم تعود اوربا لتنظر ترى انها حطمت الوحدة الأساسية وانحازت الى الاسسياء المادية نقتلت الجانب الروحى والمعنوى : وبذلك مضت الحضارة على طريق منحرف ونشأت نيها تلك العورات التى تمثلت فى الازمة والتحلل والتلق والتمزق على النحو الذى ظهر فى تيار الوجودية .

هذه الفوارق بين الفكر الاسلامي والفكر الغربي بشقيه ، يجب أن تظل من ناحية الفكر الاسلامي قائمة حتى لا ينصهر هذا الفكر في بوتقته الأممية العالمية التي تمثل مرحلة الصدع الحضاري الخطير.

ولقد حافظ الفكر الاسلامي منذ نشأته الى اليوم على كيانه حتى لا ينصهر ولا يذوب ولا ينماع ، وقد جسرت المحاولة اثر المحاولة لتدميره ولكنه كان قادرا ببقاء القرآن الكريم والسنة النبوية ، قادرا على صد هذه المحاولات والاحتفاظ بذاتيته الخاصة ، وستظل المعركة الاساسية بين الاسلام والغرب مركزة في هذه القضية : قضسية الذاتية الاسلامية ذات الطابع المتميز الذي يجب ان يحافظ عليها المسلمون ويضحون بكل ما يملكون في سسبيل حمايتها ، وما تزال المحاولات تجرى عن طريق التبشير والتغريب والشعوبية والغسزو الثقافي لضرب هذه الشخصية .

فالفكر الاسلامى قرآنى المصدر ، دخلت عليسه مفساهيم من الفلسفات الوافدة اليونانية وغيرها عندما ترجمت فى العقائد (عقلانية المعتزلة ) وفى مفهوم المعرفة والتربية ( مفهوم الوجدان والحدس ) ثم تحرر المفهوم الاسلامى من ذلك بعد معركة امتدت قرنين كاملين وعاد الى أصالته الجامعة وادخل فى نطاقه كل المفاهيم الايجابية فى التصوف والتثبيع وفكر الخوارج والمعتزلة جميعا فانصهرت ، ونفى عنه المفاهيم الزائفة .

ان القول بان الاختلاف بين الفكر الاسلامى والفكر الغربى ليس الا جزئيات وفرعيات هو قول باطل زائف . ذلك ان اخطر مايختلفان فيه يتمثل في الاسس الحقيقية التي يتباين فيها فكر عن فكر وهو خلاف عميق الأثر بعيد الأغوار .

#### أولا : ما يعتقده أهل الفكر الغربي من دعاوي :

(الرهبانية \_ الصلب \_ الخطيئة \_ التثليث) في المرحلة المسيحية ثم في المرحلة التالية (الفلسفة المثالية) كانت ابرز الاخطاء هو تأليه الانسان وتغليب كلمة الطبيعة على ارادة الله ، وقبول فكرة التطور التي دعا اليها (دارون) في فرضية علاقة بين الانسان والقرد أو القول بالتطور المطلق ، والحديث المتصل عن ان الانسان حيوان ناطق ، ثم تأتى المرحلة الثالثة (الفلسفة المادية) وفيها يصل الخلاف الى أبعد حدوده ، فقد قام الفكر الغربي في هذه المرحلة على انكار الروحيات والمعنويات والقيم الوجدانية ويعتقد انها كلها (افراز مادي) كما أنه يحتقر الانسان ولا يراه الا خاضعا لشهوة الطعام (الماركسية) أو شهوة الجنس (الفرويدية) .

وقد تمزق الفكر الفربى بين الفكر الراسمالى الليبرالى وبين الفكر الاشتراكى الماركسى فالأول يعلى الفسردية والثانى يعلى الجماعية وكلاهما يصدر عن التفسير المادى للتاريخ ويخضع للفلسفة المادية .

وكلاهما يعارض مفهوم الاسلام الذى لا يقر الرهبانية ولا يقر

اعلاء الانسان ألى حد تقديس جسده و جماله أو ينظر اليه نظرة الاحتقار أو يصفه بالحيوانية .

والاسلام في نظرته الى الوجود والحياة والمجتمع يقيم نظرته على اساس «التكامل الجامع» بين الروح والمادة والقلب والعقل والدنيا والآخرة . والانسان كل متكامل وان الجانب العقلى لا يمثل الا جانبا واحدا لا يحقق التوازن الا بالتقائه مع الجانب الوجدانى .

وعن الاخلاق هي دعامة المجتمع وطابع الحضارة لابد ان يكون اخلاقيا في أساسه ، وان هناك ارتباطا حقيقيا بين الحضارة وبين النظرة الى الكون وان التماسك بواسطة الاخلاق في المجتمع هي الاداة الصحيحة لصنع التقدم واول علامات اضطراب المجتمع وهزيمة الحضارة هي انحراف الاخلاق وغلبة الانحلال والترف والرخاوة .

وأن أزمة الانسان المعاصر هى تغليب الجوانب المدية واهمال الجوانب الروحية مما يدمر الشخصية الانسانية التى ترغب فى التكامل بين أشواق الروح ومطالب المادة .

وميزة الاسلام انه يجمع بين الزمنى والروحى والمطلق والنسبى واللانهائى والمحدود وخلود الآخرة وغناء الدنيا بين الأرض والسماء ، فالثوابت أساس والمتغيرات تتحرك .

وهددا المفهوم يبدو غريبا في نظر الفكر الفدربي الانشطاري القائم على المفهوم المادي وحده ، أما الاسلام فهو يجمع الشطرين ويكمل بينهما فالعلاقة ليست علاقة صراع أو تعارض أو تصادم وانما هي علاقة تكامل فان لقاء المتضادين يرسم دائرة التكامل .

ومن هنا غان علينا ان ننظر في مفاهيم الفسكر الغربي على ضوء هذا الأساس الاسلامي الاصيل ، وان أى مذهب أو نظرية يجب ان تعرض على أصول فكرنا وصولا الى الاصالة والتماسا للمفهسوم الكامل الجامع في مواجهة الانشطارية الغربية ، وعلينا أن نكشف

دائما عن الفوارق الدقيقة والعبيقة بين مفاهيم الفكر الاسلامي والفكر الغربي في مختلف المجالات ، ان مفتاح الخلاف بين الفكرين يتمثل في تلك الدعائم الاسلامية الاساسية : التوحيد والاخسلاق والايمان بالغيب والبعث والجزاء .

لقد عرف الاسلم النظرة القرآنية الجامعة ، التي تقيم البناء الثقافي والحضارى ، والعقلى الوجدانى والتي تجمع بين نظرة الفقهاء التي تهتم بالجوانب التشريعية ، ونظرة المتصوفة التي تهتم بالجوانب الروحية والتربوية ونظرة علماء الكلام التي تهتم بالعقائد ونظرة الاخلاقيين التي تهتم بالفضائل والرزائل ونظرة المؤرخين التي تهتم باللفة بالسنين والأحداث ونظرة الأدباء والبلاغين التي تهتم باللفة والأسلوب ونظرة الفلاسفة التي تهتم بما وراء الطبيعة ، هي النظرة الجامعة التي تجعل التخصص في دائرة التكامل ، هي النظرة القرآنية الجامعة .

ومن خلال نظرة الاسلام نجد ان مفهوم المعرفة الاسلامية قد استوعب طرق وسائل المعرفة: وقسد وضع القرآن اساس المعرفة على اساس الكم والكيف ، والمادة والروح والفاية والسبب ، فقد ربط القرآن بين الحواس والعقل والوجدان ، ووضع اهم القواعد التي تحفظ العقل من الزيغ ، وهدم تجاوز الحد ، وان الغيب فوق طاقة العقل وقدرته ، كما دعا الى التقدير والتقرير وعدم التعجل في الحصول على النتائج قبل استكمال البحث والموازنة والاستقراء ودعا الى التخصص قبل البحث وعدم المكابرة ، والعناء ودعا الى المواجهة والمعاودة والاستهساك بالحق والبعد عن الغرور والجهر بالحق والدفاع عنه .

انه يلزم لفهم مؤامرة التغريب والغزو الثقافي أن نعود الى نقاط اساسية نبدأ منها:

(اولا: وصية لويس التاسع) غالمعروف انه بعد هزيمة لويس التاسع الذي تاد الحملة الصليبية على مصر وانهزمت في دمياط بجهود السلمين الذين حاصروها واغرقوا الدلتا واسروا لويس وسبحن في دار لقمان بالمنصورة ، حتى تدفيع عنه غدية قدروها في هذه الفترة فكر لويس ودبر ووصل الى راى واضح ، هو ان الحرب مع المسلمين لن تحقق شيئا للغرب وان نتائج الحملات الصليبية كانت كلها فشلا الى فشل وانه ينصح بان تبدا حرب الكلمة بدلا من حرب السيف ، وان يعمل الغرب على اخراج الاسلام من مقرراته وتفريغ المسلمين من مفهومه الاصيل واول ذلك واهمه هو القضاء على مفهوم الاسلام عن الجهاد ومقاومة الغزاة ، وذلك حتى يقبل المسلمون الانصهار في الفكرة الغربية وقسد بدا فعلا على اثر ذلك التبشير والاستشراق ومحاولة تزييف مفهوم الاسلام الاصيل وهكذا التبشير والاستشراق ومحاولة تزييف مفهوم الاسلام الاصيل وهكذا

(ثانيا) مؤتمر ١٩٠٧ المسمى مؤتمر كامبل بنرمان الذى عقد في لندن على أثر صدور كتاب البرونسور جيمس (زوال الأمبر اطورية البريطانية) ولذلك للبحث عن الوسائل التي تعوق نهاية النفوذ

الاستعمارى فى العالم الاسلامى وقد اشتركت فى هذا المؤتمر لجنة من كبار علماء التاريخ والاجتماع والاقتصاد تمثل كل الامبراطوريات الاستعمارية ومن اعضائها مؤلف هذا الكتب ولوى ومادين مؤلف كتاب نشوء وزوال امبراطورية نابليون والبروفسور ليستر ولنسج وغيرهم وقد انتهوا الى ذلك التقرير الذى يعيد الاساس الذى تقوه عليه (استراتيجية الاستعمار) والسيطرة تجاه الوطن العربى هذا التقرير الذى ما زال ضمن الوثائق التى تحافظ بريطانيا على سريتها التامسة .

وقد اشار هـذا المؤتمر ان الحضارة الاستعمارية المعاصرة ستسقط آجلا أو عاجلا وان الذين يرثون هذه المكانة المالية همذلك الشعب المتماسك الذي يشغل المنطقة المرتبطة بين آسيا وافريقيا.

وكان السؤال: هل لديكم وسائل واسباب تحول دون سقوط الحضارة والامبراطورية أو تؤخر مصير الاستعمار الاوربى ، الذى بلغ الذروة ، وأصبحت أوربا قارة قديمة استنفدت مواردها وشاخت معلمها ، بينما العالم الآخر لا يزال فى شبابه يتطلع الى مزيد من العلم والتنظيم والرغاهية ، وقد اشار التقرير الى أن هناك خطرا يهدد هذه الحضارة وهذا النفوذ الاستعمارى يكمن فى البحر المتوسط بالذات باعتباره همزة الوسط بين الشرق والغرب ، هذا الخطر يتركز فى شواطئه الجنوبية والشرقية بصفة خاصة حيث يوجسد شمعب واحد تتوافر له وحدة التاريخ والدين واللغة وكل مقومات التجمع والترابط ، ذلك فضلا عن نزعاته الثورية وثرواته الطبيعية، التجمع والترابط ، ذلك فضلا عن نزعاته الثورية وثرواته الطبيعية، الثورة الصناعية الاوربية وانتشر التعليم والثقافة واذا حدث هذا الثورة الصناعية الاوربية وانتشر التعليم والثقافة واذا حدث هذا الثورة الصناعية الاوربية وانتشر التعليم والثقافة واذا حدث هذا

وكانت الاجابة هى خلق تيارات الليمية ولله ونحل عرفيسة انعزالية وطرح مذاهب وايدلوجيات متضاربة حتى لا تلتني هذه الأمة على الوجهة الأصيلة التي صنعها لها الاسلام .

ومن التوصيات العاجلة: اقامة حاجز بشرى قوى وغريب على الجسر الذى يربط اوربا بالعالم القديم ويرتبط معا بالبحر الأبيض المتوسط بحيث يشكل في هذه المنطقة وعلى مقربة من قناة السويس قوة عدوة لشعب المنطقة وصديقة للدول الأوربية ومصالحها ، هذا هو التنفيذ العملى العاجل للوسائل والسعل المقترحة .

(ثالثا) الخنجر الذي طعن به المسلمون هو « التعليم » العلماتي الذي مرضته الارساليات التبشيرية ، ومرضه النفوذ الاستعماري على المدارس الوطنية في البلاد الاسلامية والذي حرص على اتصاء العقيدة الاسلامية ، والاخلاق وتاريخ الاسلام ، وميرات الدعوة الاسلامية ، واعلاء شأن الغرب واعلامه وبطولاته وانتقاص العرب والقرآن واللغة العربية وكل قيم الفكر الاسلامي وقد كان هسذا التعليم المسموم هو المدخل لتشكل الأجيال التابعة للنفوذ الغربي والتي اتبحت لها الفرصة السيطرة على مقدرات الفكر والتعليم وهي التي غرضت نفوذها في الصحافة والثقافة على النحو الذي فرغتلوب الأجيال الشباب المسلم وعقولهم من المفاهيم الاسلامية ، وتغريب الأجيال الشرعة الا تليلا .

(رابعا) جاءت الارساليات التشيية بعد سقوط الخلافة الاسلامية ١٩٢٦ وتمزقت البلاد الاسلامية ، ودخل نفوذها الى مختلف البلاد العربية بانشاء المدارس والمستشفيات واستغلت ظروف الفقر والضعف ، وتحولت اساليب هذا العمل التشييرى والسع نطاقه في شرق افريقيا وغربها وجنوب شرق اسيا في محاولة لالتهام هذه المناطق واحتوائها .

(خامسا) تكثيفت فى الثلاثينات من هذا القرن المبلادى مخطط خطير لم يكن معروفا للمسلمين ، ذلك هو «مخطط التغريب » وذلك حين أصب در هاملتون جب وبعض المستشرقين كتابهم المعروف (وجهة الاسلام) عام 1979 كثيف عن انهم خلال خمسين عاما اى

منذ .١٨٨٠ يعملون على تغريب الاسلام من ناحية فكره وتعليمه وتانونه ايمانا بان العالم الاسلامي سيكون بعد فترة قصيرة لا دينيا في كل مظاهر حياته ما لم يطرأ على الامور عوامل ليست في الحسبان ولقد كنبت الاحداث نبوءة المستشرق المتعصب الطامح في ان يسقط العالم الاسلامي في براثن العلمانية الغربية أو الاممية الماركسية ولم يكن يدور في خلدهم أن حركة اليقظة الاسلامية التي كانت وليده غضة في ذلك التاريخ ستقف من هذه المحاولة موقفا حاسما وأن تدخل هذه المؤامرة بعد قليل في دور الجذر بعد المد وأن تنكشف هذه الخطط أمامه فيصمد لها ويقف في وجهها ومن ثم فقد بدلت هذه المخططات جلدها ، ولكنها ضربت في سمومها التي نثرتها وتكشف فسادها .

(سادسا) ظهور بروتوكلات حكماء صهيون وقد تأكدت حقيقة نسبتها اليهم غان جانبا كبيرا مما خططه قد تحقق فعلا فقد سقطت الكنيسة الارثوزكسية الروسية وسقطت الخلافة الاسلامية ودخلت أسرائيل القدس وقد استبان ما وراء ذلك مما قام به اليهود في سبيل تنفيذ مخططهم من تغيير في دوائر المعارف العالمية ، ومن احتواء المسيحية لتؤمن بخطتهم المضللة ، ومن سيطرتهم على دوائر الفاتيكان ومن انشائهم للماركسية وبنائهم للنظام الشسيوعى في روسيا ، كل هذا كشف أبعاد هذا المخطط .

واجهت حركة اليقظة الاسلامية هذه المؤامرة الخطيرة ولم تتوقف منذ اليوم الأول عن أن ترفع بيدها (القرآن الكروم) داعية الى تحكيمه في كل الأمور ، وداعية الى العودة اليه فانه هو ملجأ المسلمين اذا المهمت بهم الأحداث وتضيقت الطرقوكان ذلك مواجهة حقيقية اذلك المخطط الخطير، ومن قبل التجأ المسلمون الى هذا القرآن حين تلاقت وتآزرت القوى الصليبية وقوى الفرنجة وحملات التتار حين تلاقت وتآزرت لتضرب الاسلام ضربة قاتلة ، فنجأ المسلمون بفضل التماس المنابع النقوذ الغربي والشيوعية والصهيونية ليس هنك غير طريق واحد النفوذ الغربي والشيوعية والصهيونية ليس هنك غير طريق واحد هو : العودة الى التماس المنابع وقد استطاعوا خلال القرن الرابع عشر الهجرى من الثبات على هذا الطريق وتكاتفت جهودهم في مقاومة التبشير ومواجهة الاستشراق وكشف زيف النظريات المطروحة والايدلوحيات الوافدة .

وامكن أن تحقق حركة اليقظة الاسلامية ، ثفرات واسعة في هسده المناهج المادية وتكشف زيفا كثيرا ، وكان أخطر ذلك في الايدلوجيتين : الراسمالية اللبرالية، والاشتراكية الشيوعية وقدتيين غساد النظامين حيث تعقدت الامور واضطربت المجتمعات وارتفعت البطالة وأتسع التضخم وتعالت صيحات المطالبة بنظام حديد ، غضلا عن ذلك التنافس الخطير بين الدولتين في مجال الصواريخ العابرة للقارات والقذائف المهلكة للبشرية وما تعانيه الدول الصغيرة من نقص في الغذاء في الوقت الذي تظفر فيه الدول الغربية باضعاف مضاعفة

هذا النظام العالمى المضطرب وهذه الحضارة التى تدخل مرحلة التمزق والانهيار والقلق والتصدع تلفت انظارنا نحن المسلمين الى البديل الذى يتطلع اليه العالم: هذا البديل هو ذلك الدين الحق الذى انزله الحق على البشرية لتسمو وترتفع فوق حيوانيتها وشهواتها ونزواتها ولتقيم المجتمع الرباني السمح الكريم ، وهذا هو ما وصل اليه كثير من مفكرى الغرب اليوم بعد أن نادت به حركة اليقظة الاسلامية منذ قرن من الزمان .

كذلك فقد كشفت معتقدات العصر كثيرا من فساد المساهج البشرية التى قدمها الفرب في مجال علوم الاجتماع والنفس والعلم التجريبي وانكشف فساد منهج الحضارة وزيف الكتب القديمة وثبات صحة القرآن ومناهج الله الحقة .

كذلك فقد كشفت متفيرات العصر كثيرا من فسلد المناهج الانبهار الذى اصابهم نتيجة بريق الحضارة الغربية حين طنوا انها وسيلة الى بناء مجتمعهم ، فاذا بهم بعد عقود من الزمان يقعون فى الازمات الماحقة ، من نكبة وهزيمة ونكسة كادت تذهب بوجودهم انفسهم وهددت ذاتيتهه الاسلامية وكيانهم العالمي تهديدا شديدا .

واذا كانت التجربة التطبيقية ومتغيرات المجتمات وتطرف الحضارات قد كشف عن فساد منهج الغرب في مجال الاقتصاد ، وفي مجال الاجتماع وفي مجال السياسة فماذا هنالك من نظريات أخرى في مجال النفس والاخلاق مما كتب فرويد ودور كايم وسارتر ممسا وجد اصلا مخالفا للفظرة البشرية ، مناقضا للعلم ، مضادا لطبيعة الحياة وقد عرف ما أريد بهذا كله حين تكشفت بروتوكولات صهيون عن ترابط بين فسرويد وماركس وترابط بين نيتشمه ودارون ، مستهدفين تدمير المجتمع الانساني كله .

لقد تكثبت الاهداف الحقيقية وراء نظرية دارون والتحليال النفسى والعلوم الاجتماعية، وبين تناقض الكتب المقدسة في مسادرها

وتواريخها ، وما كثيفت عنه الأبحاث العلمية الحديثة من فساد تقديرات تلك الكتب في حساب الزمن وخلق الكون وغيرها غضلا عن الخلاف والتناقض بين العهدين القديم والجديد ( على النحو الذي كشفه بوكاى ) وتبين زيف دعوى ارض الميعاد ( على النحو الذي كشمه جارودي ) وما كشف عن زيف فكرة التطور المطلق التم، استمدت مفاهيمها من نظرية دارون واضافة سينسر وما جاء به ( هيجل ) من دعوة معارضة تماما لما قال به ( أرسطو ) من الثبات المطلق ، هذا التضاد الخطير الذي كان له اثره البعيد في اضطراب الحضارة الغربية والمجتمع الغربي الذي انتقل اساسا من الرهبانية المسرغة الى ألاباحية التي تعلى شأن الجنس وتتحدث عن ثورة الحسد ، وذلك التمزق الذي قال به ديكارت حين فصل الماديات عن المعنويات ، ومن ثم كان ذلك الاضطراب حول التطور والتطور المطلق وحول الثوابت وألمتفرات وحل نظرية النسبية عندما حاءيها وتحول مفاهيم الاجتماع الى أمور نسبية ثم كانت فكرة تطور الاخلاق بعدان انكرت الحضارة الغربية ثبات الاخلاق المرتبطة بالدين ومدتها من التقاليد التي يجري عليها التغيير.

كل هذا كان مصدر هزة شديدة في الحضارة الغربية وسببا من اسباب تزعزعها واضطرابها وما زال في حاجة الى وقفة ومراجعة .

كذلك نقد اضطرب الفكر الغربى وتكشف زيفه نيما يتصل بمفاهيم العبودية البشرية التى جددها الاستعمار الحديث من تراث العبودية اليونانية الرومانية والتفرقة بين الأجناس والعروق، وأعلاء العنصر الأبيض صاحب الحضارة، هذا بالاضافة الى مشاعية المال والنساء.

وما هنالك من سقوط غيرة الرجل امام المرأة واماء عرضها وشنفافها ومن ثم تحطمت اخلاق المجتمعات ومسئولية الفرد ، فضلا عن سقوط الرحمة ازاء الآباء والأمهات . كل هذه المفاهيم الزائفة تكثيفت واستطاعت حركة اليقطسة الاسلامية أن تعريها وأن تكثيف عن زيفها ، وأن يعلن مفاهيم الاسلام وقيمه ودعوته إلى التوحيد الخالص ومسئولية الفرد لبناء المجتمع الربائي .

وفى مواجهة هذه التهزقات فى مفاهيم الفكر الغربى نجسد ان الاسلام يقدم اصلح النظم واصفى المناهج فقد ظل باتيا مدة أربعة عشر قرنا بينما تداعت النظم الراسمالية والاشتراكية ولم يهض عليها الا القليل ، وقد نجح النظام الاسلامى فى مواجهة المتغيرات الاجتماعية قرونا طويلة وامام دولة ذات سيادة عالمية بكفاءة تامة وأثبت صلاحيته فى جميع الحوال ، ولا عرفية في قلك غاته منزل من وب الخلق والكون العليم بالبشر .

اما النظام الرأسمالى مانه لم يستطع تحمل قيام الثورة السناعية وادى ذلك الى الانفجار الشيوعى وكذلك قان الاشتراكية تواجسه ازمة ملحوظة ادت الى تعديل ايدلوجيتها وعدول بعض الاحسزاب الشيوعية عن السور أساسية بها ، وقد بانت الثغرات وجرت التعديلات بالاضافة والحذف لان الانظمة البشرية غير قادرة على مواجهة المتغيرات لارتباطها بالبيئة والعصر بينما النظام الربائى قادر باطرافه الواسعة ومرونته وعالميته على العطاء في كل المصسور والبيئات .

والنظام الاسلامى اليوم هو النظام الوحيد الذى يقوم على المدل والاخاء البشرى والرحمة لجميع البشر وبذلك يضفى اسباب الظلم والصراع على طول ماعدة العلامات الاستعانية .

ان أخطر ما يتحدى المثقف المسلم هو النظرة الجزئية أو الرؤية المحدودة ، التى تقف عند حادث من الأحسداث أو خبر من الأهبار أو موقف من المواقف فتنظر اليه وتحاول أن تحاله أو تحكم عليه دون أن تبحث في خلفياته أو أبعاده أو أرضيته ، ومن هنا تكون تلك النظرة ناقصة أو جزئية أو غاتمة ، وليس كذلك بفعل الناصحون الذين رباهم القرآن وعلمهم الاسلام ، وأنما تكون النظرة فاحصة ويكون الحكم سليما أذا ما استوفى شرائط التقدير والبحث عما يتصل بالحدث أو الخبر أو الموقف مما سبق فى الزمن ومما جرى وأوشك أن يغيب وراء الأفق ، ذلك أن الأمور لا تجرى منفصلة عن سوابقها ولواحقها ، خاصة فيما يتعلق بتحديات الغزو الفكرى والتغريب .

ومنذ ظهور الاسلام وكل حدث نوق هذا الكوكب مرتبط به ، نقد غير موازين القوى ، وأثار قدرا كبيرا من حفيظة الطامعين الذين وجدوا ان الاسلام في سنوات قليلة احرز هذا القدر من الانتشار والظهور وكسب هذا القدر من معتنقيه ، وما يزال يزحف ويكسب في كل يوم ارضا جديدة .

ولذلك مقد كانت صناعة اآخسار من عسل التغريب ، وهى تقصد الى حل الروابط واثارة الشهات وخلق روح اليأس بين المسلمين ولذلك فيجب أن نقف موقف الحذر من كل ما تلقيه علينا هذه المصادر الغربية الوافدة، ننظر اليها ونعرضها على اصول فكرنا

وقاعدة عقيدتنا بتقدير والهر اننا نملك أعظم منهج ، واننا لايمكن أن نؤكل ولا يمكن ان يحتوينا اعداء الاسلام فاننا نملك منهجا لا يعتريه التحريف ، وليس هدفه هذه الفلسفة ولا العقلانية الخالصة ، ولا الجبرية الصوفية ولا الحدس الوجداني ، مان كل طريق من هذه الطرق جزئى لا يوصل وذلك كله ركام باطل جددته الباطنية والمحوسية والشيمونية وأعادت صياغته من جديد لتضرب به منهوم التوحيد الخالص لقد خدعنا الاستعمار حين دعانا الى مناهجه وهجر مناهجنا حين حجب الشريعة الاسلامية والتربية الاسلامية واللغة العربية ودعانا الى مفاهيمه وخدعنا رجاله ورجال منا أمثال طه حسن وغيره حين قالوا أن أسلوب الغرب هو الأسلوب القادر على اعطاء صفة التقدم ، وكذبوا فان الغرب لم يكن ليسطر على بلادنا ويدعو الى تغريب فكرنا ثم يسمح لنا بأن نمل الى وسائل التقدم وامتلاك الارادة . لقد خدعنا اسلوب الغسرب في الحكم والتربية والاجتماع وجرينا وراء التجربة الى نهايتها ، التي كانت سحقوط فلسطين في يد الصهيونية ثم جرينا وراء التحربة الماركسية حتى كانت نهايتها سقوط القدس في يد الصهيونية وتعرية المجتمع العربي تعرية كاملة مروراً بالهزيمة والنكبة والنكسة التي توالت منذ ١٩٤٨ حتى ١٩٦٧ انما كاتت مصدرها التماس أسلوب الغسرب وحجب اسلوب الاسلام .

ان هناك ثلاث قوى لها اثرها البعيد في ازمة المسلمين :

« التعليم والثقافة والصحافة » وما تزال مؤسسات التبشير والاستشراق تعمل من خلالها وهناك خطة واضحة النفزو الفكرى وخطة للتغريب وخطة للشعوبية . وهناك اساليب متعددة لاثارة الشبهات حول الاسلام : ( الترآن ــ الرسول ــ تاريخ الاسلام ) .

وهناك دعوة الى اخراج المسلمين من قيمهم باسم التحسرر فيجب الا تخدعنا الاسماء ألبراقة فنلم بسكل ما تقول ، آن في كل ما تقوله زيفا كثيرا وحقا قليلا ، ويجب الانخاف عبسارات : الرجعية والمجمود والتخلف فانها كلمات فقدت معناها وهى تطلق دائما على أهل الأصالة والحق .

وعلينا ألا تخدعنا الأسماء البراقة لانها ليست أصيلة ولا تصدر عن الأسماء الزائفة لأن الدعوى المدعاة لها ليست صحيحة .

نحن طلاب (أصالة) تكون منا بمثابة (الاطار الثابت) والحجاب الحاجز نتحرك من داخله الى المعاصرة والتقدم والتحرر.

ان قيمنا القرآنية الاسلامية الربانية هى الأعمدة الثابتة التى يقوم عليها البناء: ثبات فى الأساس وحركة من نوقه أو من حوله ، ثبات ( القطب ) وحركة كحركة الأرض حول محورها .

ان كل المؤمرات قد أثبتت حقيقة واحدة : ان الاسلام هو الهدف الذي تعمل القوى الخفية لضربه :

#### \* \* \*

#### ( الصهبونية والليبرالية والماركسية )

الهدف: هو أن يظل الاسلام بعيدا عن دائرة العمل والتنفيذ والا يمتلك المسلمون أرادتهم القادرة على الانتقال من ( الدائرة الضيقة ) التى حبسهم فيها الغزو الثقافي والتغريب الى ( الدائرة المنة ) التى انشاها لهم الاسلام .

ان هدمنا اليوم هو تحطيم هذه ألدائرة الضيقة والتماس دائرتنا ومنهاجنا ومصادرنا ومنابعنا الثرة الخالدة .

والأمل هو أن يعرف المسلمون انه ليس ثمة طريق آخر .

لقد جربوا : مختلف الأساليب والسبل والمناهج التي آوحت بينهم وبين الفكر الغربى والفكر الماركسى : ودخاوا البوتقة وقشلت التجربة وتأكد لهم بعد سبعين عاما وهم تأنهون بين الشرق والمغرب ، حائرون بين الايدلوجيات الوافدة ما أنه لا سبيل لهم غير منهجهم الأصيل .

لقد عجزت هذه المذاهب والمناهج جميعا أن تعطيهم التقدم أو التحرر أو أمتلاك الارادة وأعطتهم بدلا من ذلك : الهزيمة والنكسة والنكبة ، وعرضتهم للفناء : ومن ثم تبينوا أنه ليس غير الاسلام : سبيل ونصير ونور .



ان بين ايدينا مجموعة حقائق طازجة يجب أن تكون موضع نظركم وتقديركم واتتم بسبيل دراساتكم : (الاستشراق التبشير التغريب) أولى هذه المقائق الماعلن من وقت قصير من (الغاء) الاستشراق فقد أجمع المستشرقون في مؤتمرهم السنوى بعد أكثر من سبعين علما ليعلنوا انهسم قد الغوا الاستشراق وأن الاجتماعات القادمة ستكون تحت اسم (مؤتمر العلوم الانسانية).

ومعنى هذا فى نظر أصحاب اليقظة : ان الاستشراق يغير جلده كما سبق أن غير التبشير جلده ، الهدف واحد والأساليب تتغير مع الأزمان والظروف ، واذا كانت سمعة الاستشراق قد ساءت فان على اهلله أن يغيروا اسلوبهم وأن لم يغيروا هدفهم .

نحن نذكر الآن كيف يتحسرك « الاستشراق اليهودى » بعد أن تقدم للسيطرة خلفا أو شريكا للاستشراق الغربى المسيحى ، ونعرف المخططات التي يقوم بها في سبيل (أحتواء) الفكر الاسلامي والتاريخ الاسلامي .

ومن فلك ما نجسده من بروز اسسماء لامعة خطيرة في مجالاته المتعددة .

جولد زيمر في الشريعة الاسلامية وهو الذي قال أن القرآن مكى جاتب ومدنى مرن بعد لقاء النبي صلى الله عليه وسلم باليهود .

ومرجليوت الذي وضع كتابين في التاريخ الاسلامي كان لهما خطرهما في الفكر الاسلامي الحديث كتاب ( الخلافة الاسلامية ) الذي ترجمه على عبد الرازق مع اضافات قليلة ، وكتاب ( انتحال الشعر الجاهلي ) الذي ضمنه طه حسين كتابيه في الشعر الجاهلي وهما أخطر ما طرح لتزييف الفكر الاسلامي .

وثالثهما: برنارد لويس ، الذي هاجم منهوم الأمة والقوميات مستهدفا انكار وجود الأمة العربية في سبيل قيام الدولة اليهودية وايجاد صراع بين العروبة والاسلام.

وعلينا أن نذكر في هذا المجال ان معظم كراسي الأدب العربي والدراسات الاسلامية في أغلب جامعات الغرب يسيطر عليها مستشرقون يهود وتتصل بها محاولات السيطرة على دوائر المعارف العالمية ، وخاصة دائرة المعارف الاسلامية والسموه التي حملتها خاصة مادة (عرب) ومادة (ابراهيم) ومادة (اسماعيل) في محاولة لتزييف الروابط الاسساسية بين سيدنا ابراهيم وسيدنا اسماعيل وبين سيدنا اسحق وغصل اسماعيل عن ميراث ابراهيم لجعله كله في نسل اسحق و

وتلك مؤامرة خطيرة في حاجة الى عناية كبيرة .

وكذلك فان الأمر يتصل بمؤامرات تحريف التاريخ الاسلامى وفي مقدمتها مؤتمر ( بليتمور ) الذي عقد عام ١٩٤٨ والذي حضره لنيف من قادة الصهيونية وفي مقدمتهم بن جوريون لوضع خطة تستهدف تنظيم ومضاعفة عمليات تزييف تاريخ العرب والاسلام واخراج دراسات تحمل الشبهات التي تتصل بمؤامرة القرامطة والزنج والباطنية واعادة طرح أقطارها وتاريخها في أفق الفكر الاسلامي بوصفها حركات تهدف الى العدالة الاجتماعية ، وقد ظهرت مؤلفاه كثيرة بعد ذلك المؤتمر تحاول أن تطبق ما أسستهدفته من توصيات ،

ويتصل بهذا مؤتمر البهائية العالمى الذى عقد فى القدس المحتلة عام ١٩٦٨ وما كشف عن صلة جذرية بين تاريخ البهائية كله وبين الصهيونية وفى خدمتها ، كل هذا يجب أن نكون على وعى به حين نقرا وندرس ونتابع .

#### (( اليوم انتهت الحروب الصليبية )) :

يجب أن يكون أمامنا ونحن نطالع تاريخ الاسلام والسلمين في العصر الحديث عدة حقائق من شانها أن تشكل قاعدة أساسية للبحث : هذه الحقائق لا توردها كتب التاريخ التي بين أيدينا الا لماما وربما أوردت ما يخالفها من شبهات ظلت تتردد حتى أصبحت في منزلة المسلمات . أولى هذه الحقائق ما طرحه غلاد ستاز رئيس وزراء بريطانيا على مجلس العموم البريطاني عام ١٨٨٣ حين حمل المصحف الشريف وأساح به في وجه الاعضاء وقال :

## ( ما دام هذا الكتاب باقيا في الأرض فلا مل لنا في اخضاع المسلمين بل ونحن على خطر في أوطاننا ) .

وعلينا أن نفهم هذا ومداه ، يضاف الى هذا قول اللورد النبى حين دخل القدس سنة ١٩١٧ (ظنا منهم أنها جولة قد انتهت ) حين قال : اليوم انتهت الحروب الصليبية .

فاذا ذكرنا ان الحروب الصليبية التاريخية كانت قد انتهت قبل ثمانمائة عام عرفنا ماذا كان يريد ان يقول اللورد اللنبى متابعة مع خطة لويس التاسع بعد هزيمته في المنصورة حين دعا في وثيقة رسمية معروفة الى بدء حرب الكلمة على المسلمين بعد ان فشل حرب السلاح وان ما اشار اليه اللورد اللنبى انما يعنى نجاح هذه الخطة غهذا قول خطير له ابعاده ومداه ولم يدرس بعد الدراسة الكافية .

فاذا اضفنا الى هذا خطة بنرمان ١٩٠٧ بوضع حاجز من جنس غريب فى مكان ما بين افريقيا وآسيا وحين تقدم اليهود فقالوا: نحن الحاجز الغريب وكانت فكرة انشاء دولة يهودية فى قلب العسالم الاسلامي خطة مرتبة ولها اهدافها .

كل هدفه الخطوط مجتمعة ترسم صورة واضحة وتخلق تحديا وتكشف عن خلفيات لا توردها كثير من كتب التاريخ التى بين أيدينا أو التى تدرس فى مدارسنا ولكن هذه التحديات ذات دلالات خطيرة ويجب أن تكون وأضحة أمامنا ونحن نقرأ وندرس ونستوعب وهى تعطينا غكرة وأضحة هى :

أن هناك تعصبا وحقدا وخصومة ورغبة في الا يستعيد المسلمون حقهم ولا يستكملون ارادتهم .

كذلك يجب أن تكون أمامنا نظرة وأضحة لعلاقة الفكر الاسلامي مع الفكر الغربي .

الفكر الغربى يعمل فى محاولة دائبة منذ بدأ الاستعمار والنفوذ الأجنبى على احتواء الفكر الاسلامى والحيلولة دون سيطرته على المجتمع الاسلامى ، وذلك يبدو فى عدة مواقع هامة :

اولا \_ التعليم : فهو خاضع للمناهج الغربية وهو الخنجر الذي طعن به المسلمون .

ثانيا \_ الجهاد : وقد جرت المحاولات لتأويله واقصائه عن حياة المسلمين .

ثالثاً \_ الشريعة الاسلامية: سواء في مجال القانون أو الاقتصاد وتنت الحوائل دون تحقيقها .

رابعا \_ اللغة العربية : جرت المحاولات المتصلة للهجوم عليها وانتقاصها محاربة للقرآن الكريم .

ثم جاءت الموجة التالية وتتمثل في الفزو الثقافي والتغريب:

(أولا) محساولة السيطرة على البلاد الاسسلامية بالنظم الديمقراطية والقومية والماركسية .

( ثانيا ) محاولة سيطرة مفاهيم النفس والاجتماع والاخلاق على أسلوب العيش الاسلامي .

وقد جاء هذا مرحلة تالية لسيطرة الصهيونية العالمية على الفكر الغربى سيطرة كاملة . فقد برز زعماء اليهود كمفكرين مسيطرين على جميع مجالات الفكر الغربى حيت حوروا المفساهيم التلمودية اليهودية الى نظريات حديثة لها طابع علمى زائف ولكنه براق وقسد سيطر اليهود الأربع : هرتزل ، وماركس وفرويد ودور كايم وجاء بعدهم سارتر وهو يهودى الأم .

#### الاهسداف:

أولا : تحويل ألفكر البشرى ناحية الطعام والمادة .

ثانيا : تدمير النفس الانسانية عن طريق الجنس .

ثالثا: اعلاء العنصرية والقوميات والدماء .

رابعا : تأكيد الأنشطارية بين الروح والمادة مع اعلاء المادة .

وبرزت الفرويدية والماركسية ومدرسة العلوم الاجتماعية (ودركايم وليغى بريل) ومدارس مقارنات الاديان وعلم اللغة وعلم الانثريولوجية وكلها علوم تستهدف اعلاء الفكر التلمودى الوثنى المسادى الاباحى وبعث تراث التلمود والغنوصية والفكر البابلى المقديم .

أما بالنسبة للمسلمين فقد وقعوا تحت تأثير الاحتواء فترة ثم

بدءا يستنيتون ، ونحن نرجو أن يكون ( عصر التبعية ) قد انتهى وبدأ ( عصر الترشيد ) ويمكن القول بأننا الآن في مرحلة الفهم والعلم والوعى بالخطر الذى يراد بنا ويجب علينا الانتقال بقوة وغورا : الى مرحلة الارادة والتغيير .

كذلك يجب أن تكون نظرتنا الى الغرب واقعية .

العالم الغربى الآن يمر بمرحلة « الأزمة » وبدور « النهاية » فقد عجزت الحضارة ان تعطيه سكينة النفس او طمأنينة القلب بعد ان فصل بين الروح والمادة ومن ثم كانت ابرز مظاهر حياته الآن :

#### ( التمزق والضياع والعبث )

نهل لا يزال المسلمون في حاجة الى نتات الم وائد وحثالات الأطباق .

ان الاخطار التى تواجهه الآن هى بمثابة مؤسسات ظاهرة ومنظمات خفية غلا تغفلن أبدا عن ذلك : امامنا الماركسية والاستعمار والصهيونية مؤسسات ظاهرة ولكن هناك منظمات خفية : هى الماسونية والروتارى والليونز وهناك الروتارى والقاديانية والروحية الحديثة ومنظمات التبشير والاستشراق .

وهناك العلاقة الجذرية بين الماسونية والصهيونية وبين الصهيونية والشيوعية ، وهناك مخططات حركة التنصير العالمية التي تختفي وراء حركة الحوار ، وهناك دعوات الفرعونية والفينيقية المختفيات وراء مذاهب دينية .

وهناك اخطار فكر فرويد وسارتر ودوركايم ، تبدو واضحة الأثر فىنفسيات الشباب وفى مفاهيمهم ، وفى مفاهيم المراة وتضاياها، وكلاهما تتمثل فى اخطر تضيتين :

أولا: ايجاد الصراع بين الآباء والابنساء وتغذية روح الكراهية بينهما . ثانيا: اثارة الشبهات حول قوامة الرجل على المراة وخلق روح الكراهية بينهما .

وهناك تضيتان بالغتا الخطورة : يجب ان تدرسا بدقة وان تعرف أبعادهما وحلقات الخطر القائم وراءهما وهو يتمثل في بروتوكولات صهيون وما كشفت عنه من هدف الاستيلاء على العالم وتدميره اخلاقيا قبل السيطرة عليه .

وماذا اعددنا للعام الحاسم المتمم للمائة عام التي حددتها البروتوكولات عام ١٩٩٢ .

وبعد فهذه خلفيات وابعاد ارجو ان يكون فى تقدير مثقفينا وهم يناقشون ويدرسون ، وهى تحديات حقيقية فانها اذا ما استحضرت سوف تعطيهم فهما اعمق وقدرة اوسع على الاحاطة بالازمة وعلى ايجاد الحلول الناجعة .

لقد تبين تماما ان التجربة التى قام بها المسلمون والعرب للنظم الغربية سواء الليبرالية أو الماركسية فقد فشلت تماما فى تحقيق المطمح الاسمى لأمة القرآن ، وبذلك اصبح الطريق امامهم مفتوحا نحو خط واحد لم يجربوه ، وهو خطهم الأصيل وهو ملازهم الوحيد الذى لن يجدوا دونه محيصا الذى صاحبهم أربع عشر قرنا وحماهم واكد وجسودهم وداغع عنهم وسيظل يحمييهم من عاديات الزمن واحداث الأيام ما استمسكوا به .

لكل عصر رؤياه التي يحملها المصلحون استمدادا من الاسلام في مواجهة تحديات عصرهم ، لقد سبقتنا رؤيا خير الدين التونسي ورناعة الطهطاوي ، ضرورة اقتباس المسلمين لانكار أوربا واتناع المسلمين بأن ذلك لا يتنافى مع أحكام الشريعة ، وسبقتنا رؤيا جمال الدين الأنغاني ومحمد عبده : الجمع بين القديم والجديد والشرق والغرب على هدى وبصيرة . وسبقتنا رؤيا اقبال وفريد وجدى ومالك بن نبى: التفسير العقلاني للفكر الاسلامي تحت اسم المعتزلة الجدد . وهي كلها محاولات نقية الهدف والوجهة حاولت أن تفسر عصرها وتقدم للمسلمين منهجا يواجه تحديات العصر ؟ فالاسلام غير متناهى ورؤيا التجديد تكون دائما متناهية قائمة على التحدي الذي تواجهه متحركة في حدوده . أما رؤيا عصرنا : رؤيا مطالع القرن الخامس عشر والتي بدأت منذ حين فهي « الحفاظ على الذاتية الاسلامية » في مواجهة التحدي بالاذابة والاحتواء وهواخطر ما تعرضت له الأمة الاسلامية في تاريخها الحديث من امتحان شديد، ان رؤيا عصرنا « قرآنية خاصة قد تحررت من اخطاء الفلسفات والكلام والتأويل وشالملة جامعة لخير ما في هذه المذاهب والمناهج في اطار القرآن الذي خاطب القلب والعقل والوجدان ، خاطب الغيلسوف والمتعلم والأمى ووصل الى اعماق المشاعر وخفايا النفوس لقد أصيب كل تفسير من هذه التفسيرأت بالانحراف ولم يستطع ان يقدم التحفظات والتحوطات الصحيحة دون الانزلاق في الاحتواء الغربي واستطاع التغريبيون أن ينفذوا اليه ، كما نفذوا من قبل الى الاعتزال والتصوف ، أما المنهج القرآني فانه المحكم الجامع الذي

يعجز عنه المبطلون . ولقد أخذ الغربيون الفكر الاسلامى ( العلم التجريبى ومنهج المعرفة ذو الجناحين ) ولكنهم أفرغوهما من العقيدة الاسلامية ، ولكنا نحن لم نغط ذلك ، لقد وقعنا فى المحظور حين نقلنا أسلوب العيش الغربى ، ولم نكن فى حاجة اليه ، وترجمنا الوثنيات والاباحيات من حضارة الرومان واليونان فى اطارنا الاسلامى ولغتنا العربية حتى تستطيع حضارة الاسلام التى توقفت عن العطاء أن تثمر مرة أخرى .

والحقيقة اننا في حاجة الى التعرف على حقيقة الاسلام: وان تتعرف امتنا على المفهوم الأصيل هندن في الأغلب مسلمون جغرافيا أو بالوراثة ، ومنق منهوم ساذج تداعت به تطورات الأحداث خلال مترة الضعف التى مرت بالمسلمين ، والتى غلبت عيها مفاهيم الجبرية الصوفية ، ثم جاءت مؤامرة التبشير والاستشراق باسم السيطرة الأجنبية فحاولت أن تجعل الاسلام دعوة الى الصلاة والصيام والحج وهي كذلك في الحق ولكن الاسلام ليس دينا لاهوتيا عباديا ولكنه دين ونظام مجتمع ومنهج حياة ، وله مفهوم جامع متكامل يمد جناحيه الى السياسة والاقتصاد والادب واللغة والتاريخ والتربية ، فهي كلها روافد لفكرة أساسية هي بناء الانسان المسلم على طريق الله ، وبناء المجتمع الرباني القائم لتحقيق العدل والرحمة والاخاء البشرى ، وله مسئوليته الفردية والتزامه الاخلاقي وايمانه بالبعث والجزاء : هذه الرسالة هي المسئولية التي يجب ان نبنيها في قلب كل مسلم ليعرف من هو ، وما هي غايته في الحياة ، وكيف ينطلق الى هذه الغاية .

ومن ثم كان لابد من اعادة النظر فى قضايا السياسة والاقتصاد والاجتماع والتربية المطروحة علينا من خلال المناهج الواقدة التى فرضت علينا خلال فترة النفوذ الأجنبى والتى ما زالت تسيطر على مجتمعاننافى المدرسة والجامعة والصحيفة والثقافة والاذاعة المسموعة والمرثية والمسرح ، وكلها لا تقدم منظورا اسلاميا حقيقيا ، ولذلك

فنحن نتطلع الى آفاق جديدة يعاد فيها النظر في مناهج جامعاتنا ومدارسنا في العلم الاسلامي بحيث تحقق :

أولا: مقدمات العلوم التي قام المسلمون باعدادها والدور الذي قاموا به في بناء علوم التجريب والفلك والطبيعة لتكون واضحة امام ابنائنا ممثلة للدور الحقيقي الذي كان لآبائهم •

ثانيا: وجهة نظر الاسلام التي يجب أن تكون وانسحة ازاء قضايا النفس والاخلاق والاجتماع وفي مواجهة الداروينية والفرويدية والماركسية والوجودية جميعا ونحن نعرف أن محاولة (حجب الاسلام) عن أهل الغرب هي رسالة التبشير والاستشراق الاساسية ، وأن هذه الرسالة بدأت بعد عودة المحاربين في الحروب الصليبية الى الغرب مبهورين من سماحة الاسلام ومتحدثين عن عدل صلاح الدين وعفوه وعن أن القضية الكبرى التي قامت من أجلها الحروب الصليبية وهي تخليص بيت المقدس كانت الخدعة الكبرى حيث لم تكن هناك في الحقيقة مؤامرة حقيقية ، ولكنها كانت محاولة صسد إوربا عن الاسلام .

ان آية عصرنا هو هذا (الحذر) والتحوط من الانصهار في بوتقة الغرب الفكرية وهي تمر الآن بمرحلة الضعف والانهيار التوى التي ترغب في استدامة السيطرة على عالم الاسلام تخطط في مكرشديد في سبيل تعويق نهضة هذه الأمة وذلك عن طريق اذابة شخصيتها وصهرها في بوتقة الأمهية العالمية واحتوائها حتى لا تستطيع أن تؤكد ذاتيتها الخاصة التي تميزها اذاتية التوحيد والعدل والرحمة والاخاء البشرى الذي عرفت به الذاتية الاسلامية منذ اربع عشر ترنا وكان علاسة واضحة لا ريب أن الاسسلام صديق للاديان والأمم والحضارات يود أن تقسوم علاقة معها جميعا على أساس التعارف والالتقاء واقتباس الصالح المولكة حريص على أن لا يفقد ذاتيته في هذه الجولة من جولات الالتقاء الثقافي أو الحضاري فهو ليس عدوا

مقاتلا ولا خصما مصارعا ، ولكنه بحكم آياته المحكمة ، يسنطيع ان يلتقى مع الأديان في مواجهة التحديات التى تواجه البشرية دون أن تخضع للمحاولات التى تريد أن تحتويه أو تذهب بذاتيته الخاصة ، ولن تكون حضارة الاسلام المتجددة معارضة أو مصارعة للحضارة القائمة ولكنها ستقدم للبشرية ذلك اللون الربائي الخالص الذي عجزت عنه الحضارة المادية ، وستقدم لها تكامل الانسان نفسه في أشواق روحه ومطالب ذاته .

\* \* \*

هناك ثلاث حقائق يجب أن نلتفت اليها ونحن في طريق ( الدعوة الى الله ):

أولا: ان الاسلام ما زال محتاجا للدغاع عنه بالرغم من قولة القائلين بأنه لم يعد قاصرا أو اننا نضعه دائما في قفص الاتهام ، أو اننا يجب أن ننطلق من منطلق الهجوم . الحقيقة أن رسالة النعريف بالاسلام والدغاع عنه رسالة خالدة ، مدى الدهر ، ما بقى الاسلام، لأن هناك محاولات دائبة لا تتوقف للنيل منه واثارة الشبهات حوله:

هذه المحاولات ترمى الى عدة أهداف:

( أولا ) : الى تزييفه فى نظر اهله وتشكيكهم نيه ، واخراجهم منه وذلك بانتقاص قيمه ومقوماته .

(ثانيا): واثارة الغبار حوله فى وجه زحفه السلمى الى مختلف المجتمعات العالمية اليوم بعد أن أصبحت له جاليات عريقة فى كل أنحاء أوربا وأمريكا واستراليا تقدمه كنموذج تطبيتى حى لاهل تلك المناطق.

ولقد تعلمون ان هناك محاولات تجرى اليوم للتقارب بين الاديان ، بعض هذه المحلولات من صنع الصهيونية العالمية بهدف اضعاف الاسلام وبعضها الآخر يرمى الى التمويه والخداع بينما قوىالتشير ما تزال تعمل في قوة في مناطق مختلفة من المريقيا وجنوب شرق آسيا ولعل القضية الكبرى في نظرهم هي الحيلولة دون وصول الاسلام

الى الأمم الغربية المتعطشة الآن الى منهج حياة ونظام مجتمع جديد ولما كان هذا النظام الجديد الذى تتطلع اليه البشرية فى القرن الخامس عشر ليس سوىالاسلام فان هناك محاولات لحجب الاسلام بدعاوى ( الحوار ) والحوار يهدف فى حقيقته الى الحصول على اعترافات اسلامية من علماء مسلمين لامعين ، بأنه لا توجد خلافات حقيقية بين الاسلام والمسيحية وان الخلاف بينهما هى خلافات اكادمية وذلك لتقديمها الى الغربيين لاقناعهم بأن تطلعهم الى الاسلام لا ينيد بعد ان تبين لهم كذبا وزورا — انه لا خلاف .

( ثانيا ) إن هذه الأمة الاسلامية قد صبغها الله تبارك وتعالى في هذه القارة الوسطى على نحو فريد اراد به أن تكون في يدها مقاليد الأمور العالمية في الحرب والسلم والتحارة والحضارة ، واعطاها في العصر الحديث : الثروة والطاتة والتفوق البشرى السكاني لَغاية يعلمها وغاية مقررة في مقتبل الآيام والسنين ، وهي ما زالت منذ بزوغ الاسلام الى اليوم والى أن يرث الله الأرض ومن عليها مطمع الغزاة والاتوياء ومطمح الامم الطامعة في ثروتها وموانيها وخلجانها ومواقعها الاستراتيجية ، فما أن تغفل هذه الأمة أو يصيبها الضعف أو الفتور أو الجمود حتى تتدافع القوى المغيرة الى السيطرة علبها واحتوائها ولذلك مهى مطالبة بأن تكون على تعبئة وأن تكون في موقع الرابطة الدائمة في الثفور حتى لا تفاجيء من عدو ، ولقد أوصاها الحقّ تبارك وتعالى بذلك وحذرها: (( يا أيها الذين آمنوا خدوا حذركها). (فود كثير من أهل الكتاب لو يردوكم بعد ايمانكم كفار احسدا من عند انفسهم )) . (( واعدوا الهم ما استطعتم من قسوة ومن رباط الخيل ترهبون بها عدو الله وعدوكم )) • من اجل هذا كله مان شباب هذه الأمة يجب أن يكونوا مفطومين عن الشموات والترف والأهواء حتى يكونوا قادرين على المواجهة . ولا ريب أن أهـل هذه الأمـة في رباط الى يوم القيامة ، ومن هذا فقد اتجه أعداء الاسلام الى تدمير هذه القاعدة الأصيلة الراسخة بالدعوة الى الأباحيات والنساد

والانحلال رغبة في تدمير هذه ألحصانة التي يجب أن تكون قائمة لا تضعف ، قوته لا تلين « وأعدوا » .

#### « يا أيها الذين آمنوا اصبروا وصابروا ورابطوا واتقو الله » ·

ان الاسلام منذ أن بزغ فجره وهو عامل مؤثر في حركة العسالم كله وما حسدت حدث بعد ذلك الا وللاسلام اثره فيه ، ولقد كان ظهور الاسلام حدا فاصلا بين العصور القديمة وبين عصر جسديد أطلق عليه المؤرخون اسم « الانقطاغ الحضارى » فما عادت الوثنية الفارسية والفرعونية واليونانية والرومانية الا صفحات من التاريخ تتلى للعبرة ، فقد كان ظهور الاسلام علامة على ( رشد البشرية ) ونهاية لعبودية الانسان للانسان في الأمم والحضارات وعبسودية الانسان والاصنام في عبادة الله تبارك وتعالى .

(ثالثا) ان للمسلم رسالة وان اول ما نفتح اعيننا على الحياة فيه هو ان نسأل انفسنا ما هى مسئولياتنا ورسالتنا ووجهتنا وهدفنا واهداف الناس فى الحياة متعددة ، وكن المسلم له وجهة واحدة ، وهدف واحد، هو عبادة الله تبارك وتعالى بالعمل فى المجتمعوالسعى والعمران واداء حق الله وتحامى ما حرمه :

#### ( فناء الصوفى في الله وفنائى في خلق الله )

التوحيد الخالص بعيدا عن مفاهيم الاتحاد والحلول ووحدة الوجود واسلام الوجه لله خالصا « اياك نعبد واياك نستعين » للاسلام حريته وللاسلام عقلانيته وللاسلام عسدله الاجتماعي ، المختلف اختلافا بعيدا عن الليبرالية والعقلانية والاشتراكية ، لقد ظهرت كتابات خاضعة للتيارات التي احتوت العالم الاسلامي فكتب بعضهم ديمقراطية الاسلام واشتراكية الاسلام ، ولكن الاسلام منهج متكامل مختلف تمام الاختلاف عن المناهج البشرية ، وآية تفرده وخصوصيته ربانية وهي مصدر قدرته على البقاء والخلود على

العصور وفي مختلف البيئات ، وسر عظمته جمعه بين الثوابت والمتغيرات ، وما اوتى من اطر واسعة قادرة على الحياة لا تصطدم بها الأحداث كما تصطدم الايدلوجيات البشرية فتصاب بالصحدع وتحتاج الى الاضافة وانها بين حين وحين ، كما نرى في الديمقر اطية والماركسية ، ان للاسلام عقلانية خاصة في اطارات متكاملة ، وروحية خاصة في هذا الاطار لا تنفصل عنه وعندما استعلت عقلانية الاسلام بأسم الاعتزال سقطت ، وعندما استعلت روحانية الاسلام باسم التصوف فسدت ، غالاسلام يتميز عن مذاهب الغرب المسادية الخالصة التى لا تعترف باشراق الروح ومذاهب الشرق الروحية الخالصة التى لا تعترف بالمادة بانه جامع لهما وفق طبيعة الانسان الرباني نشئ المنهج العلمي التجريبي « قل أنظروا ماذا في السموات والأرض » ونشأ منهج المحاجة والجدل ( قل هاتوا برهانكم ان كنتم صابقين ) فلنحذر خطر التبعية والتقليد والتأويل : هذه الدعاوي الخطيرة ألتى تحاول انكار الغيب والجزاء والجنة والنار وتدعو الى سقوط التكليف عن كل من وصل الى معرفة الله ، أو عبادة قوى الطبيعة ، وهي التي أحيت نظريات الفيض والاشراق والاتحاد والحلول ودعاوى الروحية الحديثة وتحضير الارواح ، هذه التي انبعثت منها مذاهب البهائية والقاديانية والماسونية واثارت دعوات الاقليمية كالفرعونية والفينيقية ، والتي دعت الى فصل الدين عن المجتمع والدولة؛ وطرح المفاهيم الوافدة في القومية الضيقة والاقليمية والشبوعية والقانون الوضعى ، وهي التي حملت لواء الدعوة الى العالمية والأمهية والى اعتناق النظرية المادية المنكرة لوجود الخالق تبارك وتعالى والدعوة الى التحلل والإباحية والحرية الدينية و الاخلاقية . التوابت التى تقدوم عليها قاعدة البناء: القرآن والسنة طريقنا الى الله تبارك وتعالى لا تنفك عنهما معا من اجل ذاك علينا أن نعرف أربعة: الرسول صلى الله عليه وسلم وهذا القرآن الكريم والشرع الاسلامى والمنهج التجريبي الاسلامي .

أولا: هذا الرسول العظيم: المثل الكامل لكل مسلم: قدوتنا وقئد مسيرتنا الى الله تبارك وتعالى ، كم نحن فى حاجة إلى متابعة خطاه ، واتباع سنته ، فقد كان خلقه القرآن ، وهو التطبيق المعملى لمنهج الله ، وما أحرانا أن نتزود من سيرته ونهجه وان نكون ربانيين على طريقته لا ننحرف عنها ولا تزيغ بنا الاهواء الى ما يزينه بعض فلاسفة التصوف من حديث مسموم عن سقوط التكليف وعن تأويل لكلمات الذكر الحكيم وعن مفاهيم باطنية ضالة ومصلحات فاسدة لم ترد على لسان نبينا الكريم ، ولنذكر كيف يلقى رسول الله صلى الله عليه وسلم التقدير والاحتفاء من الغربيين الذين درسوا سيرته دراسة مجردة بعيدة عن الأهواء ولننظر الى مثل قريب ما قاله مايكل هارت عن عوامل اختيار سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم الشخصية الأولى فى كتابه الإعلام المائة فى تاريخ البشرية .

لقد بدأ العالم يتعرف على رسول الله صلى الله عليه وسلم تعرفا منصفا بعد اجيال وعقود من الغبن والظلم ، ان محمدا صلى الله عليه وسلم في تقدير المنصفين هو القائد الأول المفكر الاسساني الذي وقف ينادي بأن الشمس والقمر آيتان من آيات وانهما لاينحسفان لموت أحد ، يقول مايكل هارت أن سيدنا محمدا في نظري هو الشخصية الأولى في العالم لدوره في نشر الاسلام وتدعيم وأرساء قواعد شريعته ، فهو المسئول الأول والأوحد عن أرساء قواعد الاسلام وأصول الشريعة والسلوك الاجتماعي والاخلاص وأصول المعاملات بين الناس في حياتهم الدينية والدنيوية .

.

ثانيا: وهذا القرآن العظيم: كناب الله الخالد في نصه الموثق الهذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه ، القائم على التحدى للبشرية كلها منذ نزوله الى اليوم ، والى أن تقوم الساعة لن يأتى أحد بآية من مثله ، ذلك العطاء الذي لا يتوقف ، والنور الذي لايذهب حبل الله تبارك وتعالى المهتد من السماء الى أيدينا ، الذي اعجز البلغاء ، والذي لا تنقضى عجائبه ، ما أحوجنا الى أن نتمسك به ونلتمس هداه ونطبقه في حياتنا ، يتول مايكل هارت في كتابه (مائة رجل عظيم في العالم على راسهم محمد ) صلى الله عليه وسلم: القرآن الكريم قد أنزل عليه وحده ، وفي القرآن وجد المسلمون كل ما يحتاجون في دنياهم وآخرتهم ، ولا يوجد في المسيحية كتاب واحد محكم دقيق لتعاليم المسيحية يشبه القرآن الكريه ، ان القرآن الكريم العظيم هو الذي حفظ للعرب لفتهم وانقذها من عشرات اللهجات العاصفة » .

لقد بدأ العالم في الغرب ، يتعرف على القرآن ويقيم المقارنات بينه وبين الكتب المقدسة على نحو يكشف عن طريق العلم والتجريب: أن هذا الكتاب منزل من عند الله ، وأنه موثق لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه ، وأن الكتب الأخرى قد أصابها العطب والاختلاف والاضافة والحذف ، وهذا التعرف على الرسول وعلى القسرآن أنما هي مقدمات هامة لمعرفة الحق .

ثالثا: الشريعة الاسلامية: عندما ينظر المسلمون الى ذلك التقدير العظيم الحافل من علماء القانون الغربيين للشريعة الاسلامية في عديد من مؤتمرات علمية حافلة بانها شريعة ذات طبيعة مستقلة عن الشرائع الرومانية والفارسية وغيرها وعن ما تحمله من عطاء وافر يجب ان نقدر هذه الظاهرة وان نقف عندها طويلا، وان ندهش لأنفسنا لأننا مازلنا حتى الآن نقترض من الغير وعندنا الثروة الطائلة ان شريعتنا الاسلامية نظام جامع متكامل في السياسة والاجتماع والاقتصاد والتربية وبناء الأجيال .

لقد توالت اعترافات رجال ألقانون العالميين بمكانة الشريعية الاسلامية ، وقرر مؤتمر القانون الدولي في لاهاي : اعتبار الشريعة الاسلامية مصدرا من أهم مصادر الشريعة العام ، وأنها شريعة حية صالحة لكل الأجيال وانها قائمة بذاتها وليست مأخوذة من غيرها ، وانها سمحت للحقوق بان تستجيب للرغبات التي يتطلبها نهاء الحياة الحديثة ، وانها تضم أشرف النظريات القانونية والفن البنيع ، وكل هذا يمكنها من تلبية جميع حاجات الحياة العصرية ، لقد ثبت بجلاء ان الفقه الاسلامي يقوم على مبادىء ذات قيمة اكيدة لامرية في نفعها وان اختلاف المذاهب الفقهية ينطوى على ثروة ومجموعة من الاصول تتيح لهذا الفقه ان يستجيب بمرونته لجميع مطالب الحياة العصرية وفي مجال الاقتصاد يقول (جاك اوسترى ) أستاذ الاقتصاد في جامعة السربون بباريس : أن النظامين الاقتصاديين العالميين : الرأسمالي الحر والشيوعي المقيد ، قد عجزا عن حل مشاكل العالم الاقتصادية الا أن هذا الحل موجود في النظام الاسلامي الذي جمع الخير لبني البشر وبتى على المسلمين أن يمسحوا الغبار عن كنوزهم الثمينة وأن يحسئوا عرضها للناس لتصبح طريق تصحيح وهدف انجاز.

رابعا: وهناك المنهج التجريبي الاسلمي الذي اعترف به علماء الغرب ، والذي يشهد بالدور الذي اداه الاسلام للبشرية بانشاء المنهج التجريبي ، فالمسلمون هم الذين وضعوا اساس هذا المنهج ، بعد أن تخلصوا من الفلسفة النظرية اليونانية وانهم صححوا نظريات الاغريق في الفلك والبحار والكواكب ورفضوا السحر والخرافة وأقاموا بناء علميا في هذه المجالات خاصة في مجال الطب وفرقوا بين الفلسفة الرياضية والطبيعية واتاحوا لها فرصة النماء بينما عارضوا الفلسفة الالهية التي لا تتفق مع مفاهيم الاسلام في التوحيد والنبوة ، والمسلمون هم الذين أنشئوا منهم ألمعرفة ذي الجناحين بعيدا عن تعقيدات الفلسفة ومسطحات الالحدد ومغريات الاباحة .

ان هناك في عصرنا اليوم تيارات أربع: الراسمالية والماركسية وأبوهما التيار الصهيوني البارز الدور في مفاهيم العلوم الاجتماعية والنفس والأخلاق والفلسفات المادية ، وتدمير مقومات القيم وروح الدين في مختلف دراسات الاقتصاد والسياسة والتربية الما التيار الرابع فهو الاسلام: هذا التيار الذي يقوم على اسساس الفطرة وما يقبله العقل وما يقرره العلم ، يلاقي اللطمات اليوم من التيارات الثلاث التي تعمل على الادالة منه ولكنه لصدق وجهته ما زال ثابتا راسخا حتى شبهد له المنصفون . شبهد المنصفون للعقيدة القائمة على التوحيد والأخلاق ، وللشريعة المحكمة ، للمنهج الاقتصادي الصائب حيث ترتبط مكرة التقدم بالجمع بين المادى والروحى ، وفكرة التحديث بالأخلاق والالتزاه الأخلاقي والمسئولية الفردية . لقد كشفت وقائع ألتاريخ عن فساد الخطط السياسية والاتتصادية من ماركسية وصهيونية ورأسمالية ، وكشفت التحرية بالتطبيق في البلاد الاسكلمية عن سقوط الراسمالية والماركسية ، ورفضت النفس العربية الاسلامية قبول المنهجين ولم يعد أمامها الا منهجها الأصيل الذي بناه القرآن في أعماقها أربعة عشر قرنا ، عليها أن تعود اليه وتلتمس منه الطريق الصحيح ، وعليها أن تقدمه للبشرية ليكون علاجا لادوائها وجلا لمشاكلها وعاملا على قيام المجتمع الأمثل الذي ما زالت الانسانية تتطلع اليه من خـلال عشرات الطوبياء (مـن جمهورية ألملاطون الى الماركسية ) دون جدوى .

واليوم نحن نجد أن تيارا جديداً يبرز بشدة في أفق الغرب مهده الظاهرة بدات ترى أن الاسلام هو محرر البشرية الحق ٢

اعلنها بعض المفكرين المتحررين من قيسود الاستشراق أمثال درابر وجوستاف لوبون وكارليل وسجريد هونكة ، ثم نمت واتسع نطاقها واستطاعت أن تدخل عددا من المستثيرين في دائرتها حتى أصبحت تيارا قويا يؤمن بأن العالم اليوم لن يستطيع أن يخرج من أزماته واخطائه الا بأن يلتزم هذا المنهج اسلوبا للحياة . هذه الظاهرة يجب أن لا نستهين بها وعلينا أن ننميها وندفعها لتزداد قوة ورسوخا وعلينا أن نتابع آثارها ونتائجها . وعندما نرى رجلا مثل الدكتور موريس بوكاى يتحدث عن القرآن الكريم في مقرنته بالكتب المقدسة ، نؤمن حقيقة بأن الاسلام يستطيع أن يقدم نفسه على اسملوب العلم الحديث للعصر الحديث كما تقسدم طواهر الفلك والصواريخ المنطلقة الى القمر والكواكب الأخرى ، مزيدا من الفهم العميق لعظمة الخالق الذى صنع هذا الكون الواسع والذى يديره جل شانه لحظة بعد اخرى ، والذي تكشف التلسكوبات كل يوم عن جديد من عالم واسمع غير محمدود . لقد قدم المسلمون للبشرية (المنهج العلمي التجريبي) و (منهج المعرفة) ذي الجناحين وقدموا لها التوحيد الخالص ، ان لوثر عند ما قاد حركته لاصلاح الكنيسة كان يضع أمامه نسخة من القسرآن ، أن فاسكودي جاما عندما عبر المحيط كان معه أحمد بن ماجد ، أن دانتي عندما كتب الكوميديا الالهية كان أمامه كتاب المعرى .

أما هذه الحضارة الغربية التى تحاول أحتواء علم الاسلام ، والتى كان دورنا غيها هو الأصل الأصيل والتى أحرغت عن منهج الله . فالسؤال هو : هل تأخذنا اليوم بعد أن وصلت الى مرحلة الانهيار . يخدعنا بهذا عدد من الكتاب الذين يقولرن أن أعظم ما فى حضارة الغرب هو الفن ، أى فن هذا ، الخسارج عن الفطسرة ، المعارض لطريق الحق ، المنطلق من قيود الأخلاق .

ان هناك خمس تضايا كبرى بيننا وبين الحضارة الغربية .

( النظام الاقتصادى ) النظام السياسى ) النظام التربوى ) النظام الاجتماعى ) .

نحن لا نقبل بالعلمانية ولا بالاباحية ولا بالوثنية : هذه السموم المبثوثة في كل الكتابات والقصص والمسرح ، اقد علمنا الاسلام أن نقف من المعرفة المعروضة علينا موقف التعرف الصحيح عليها في ضوء قيمنا ونورنا الهادي ، ( القرآن ) اننا نواجه اليوم معركة حاسمة : هي معركة القضاء على ذاتية الأمة الاسلامية ، حتى نستسلم وننصهر ونذوب في تيار الأممية والعالمية ، وحتى تفقد تلك الحصائص التي صنعها لنا القرآن والاسلام فعلينا أن محارب في سبيل التحرر من التبعية والاحتواء والانصهار ، بكل ما نملك من قوة . أن الحضارة الغربية تعانى من داخلها قلقا هائلا تتبدئ غظاهره الخطمة في انحالل الأسمة وسقوط القيم السامية وانتشار المحاعة الروحية وغقدان الانتماء وانتشار الاجرام وذوبان الحوافز الدافعة للانحاز البطولي والتضحية بالمثل العليا وشيوع الالحباد واليأس والحريمة والمخدرات وعبادة الحنس والاسراف والشذوذ ان هذه علامات النهاية ، انها نفس العلامات التي عرفها التاريخ عن حضارة اليونان والفرس والرومان والفراعنة ، لقد رفض المجتمع الاسلامي فكرة القومية الغربية والاقليمية والطبقية والصراع الطبقى والمست أيدلوجيات الراسهالية والليبرالية والديمتراطية لأنها أنظمة استمدت وحودها من الاستعمار والنفوذ الأحنبي وكذلك ألمست ايدلوجيات ألماركسيين والشيوعيين والاشتراكيين ، وكان في افلاس هذه الأنظمة الاحتماعية والاقتصادة افلاس للفكر الوافد ومذهب التبعية ولم يبق بعد ذلك أمام المسلمين في مطالع القرن الخامس عشر الا منهجهم الرباني القرآني .

ان الفكرة التي طرحها التغريب والنفوذ الغربي الواهد وهي فكرة تطوير الدين وتطوير القيم ، وتطوير الشريعة وتطوير اللغة وتطوير التاريخ هي فكرة مسمومة يجب أن نحاذرها ، وأن نواجهها ، ذلك أن خصوم الاسلام يعلمون أن (ثوابت الاسلام) هي حصنه الحصين ، وقاعدته الصليب ، وجداره القوى الذي لا تنفذ اليه القذائف وأن هذه الثوابت هي التي حفظت المسلمين قدرتهم على مدى أربعة عشر قرنا في مواجهة التحديات والأخطار التي واجهتهم سلواء من الحروب الصليبية أو حملات النيار أو مؤامرات الفرنجية في الاندلس والمغرب أو الاستعمار الغربي أو الفروة الصهيونية القائمة الآن والمرتبطة بالنفوذ الغربي الرأسمالي والنغوذ الشيوعي الماركسي .

لقد كانت فكرة (تطوير القيم) اطروحة ازمة التطور الحضارى ١٩٧٤ بينما كانت فكرة (تطوير الاسلام) اطروحة مؤتمر برنستون ١٩٥٣ وكانت فكرة مؤتمر بلتيمور هى تزييف تاريخ الاسلام بابراز المؤتمرات التى قام بها القرامطة والزنج والشعوبية على انها حركات تحريرية وعدل اجتماعى •

ان هدف كل هذه الجهود المبذولة فى الغرب هو القضاء على « ميزة الاسلام » الخاصة التى جعلته متميزا على الأديان ، وهدم ذاتيته المفردة ، ليكون أداة لتبرير القيم الغربية ، وقبول الحضارة اللوافدة بكل ما فيها من فساد واباحيات ، وللقضاء على أمرين أساسيين :

١ -- مفهوم الجهاد الاسلامي القائم الى يوم القيامة .

٢ ــ منهوم الأخلاق الذي هو الصيغة الحقيقية لكــن بنيان اجتماعي .

وغاية ما يهدف أليه التطوير اخراج المراة المسلمة من رسالتها الاصيلة ومهمتها الاساسية وهى بناء الاسرة والقيام على الطفسل وذلك لتخريج أجيال مهدمة مدمرة ، لا تعرف حقوق الله ولم تنشأ على الايمان والصلاة .

انهم يرمون الى (تمسيح الاسلام) بادخال القيم الغسربية عليه ، وهى ليست تعاليم السيد المسيح قال كرومر: ان الاسلام بطبيعته العالمية عدو الحضارة الأوربية والمسلم غير المتخلق بأخلاق الأوربيين لا يقوى على تولى الحكم لذلك سيكون المستقبل للمتربين تربية أوربية » .

انهم يريدون هدم ثوابت الاسلام بالدعوة الى التطوير المطلق ونسبية الأخلاق ، ولكنا نحن المسلمين نعرف أننا نتحرك في اطار من الثوابت والمتغيرات فهناك الحدود والأسس الثوابت التى لا يعتريها التغيير ، وهناك حركة داخل هذا الاطار في الفروع والمسائل المتغيرة ولن نقبل أبدا أن تتعرض القيه الثابتة الأساسية التطوير ولن تأخذ من الغرب الا تنظيمات وأساليب أما النظم فلسنا في حاجة اليها ، فن تطوير القيم تبناه اليهود فقد دفعوا بدارون ودوركايم وفرويد لترويج نظريات قيل أنها علمية تنتهى إلى أن الأخلاق نسبية وليست ثابتة وأن القيم يجب أن تتغير بتغير الزمان ، أن الاسلام يحكم السلوك في القول والمعاملات وهذه أخلاق ثابتة لا تخضع التغيير السلوك في القول والمعاملات وهذه أخلاق ثابتة لا تخضع التغيير والتطوير ، أما الذي يخضع التطوير والتغيير قهى الصناعة والمعمار واحسوال المدنية أما القيم الدينية والأخلاق فلهى في جميع الأديان واحتلف باختلاف الزمان والمكان .

ولا يمكن أن يكون الكرنب والفحديث والسرقة والدنس والانحراف الجنسى ( وهي رزائل ) أن تصبح فضائل يوما ما ) وستظل كذلك الى أن يرث الله الأرض ومن عليها . أن القول بأن القيم الدينية والأخلاقية تتطور أو تتغير على الزمن يجعسل الدين مرتبطا بالعصر ويكون تبعا لسنته وقد جاء الاسلام ليحطم هذا القيد ويحرر الناس من هذه التبعية على حد تعبير المستشار سالم بهنساوى الذي يقول : أن المناداة بتطوير القيم وربطها بعادات الناس وميولهم من شأته أن يجعل الاسلام ماركسيا ، وأن يجعل لدعاة الجنس واللذة اسلاما يجعل ممارسة هذا اللون تسبيحا بقدرة الدعاة الجنس واللذة السلام وهذا ما نصح به كرومر في كتابه ( بريطانيا العظمي ) في مصر حين قال :

( أذا أمكن للمبادىء الاسلامية أن تتطور مع الزمن المتطور عند ذلك سوف يتحرر ملايين البشر من هذه العقائد ) .

ولا فرق بين دعوى كرومر وجب ودور كايم وفرويد وجواد سيهر وبين تاك التى ينادى بها البعض .

ان الذي يتطور هو الفكر البشرى الذي يصنعه الانسان لم لا يلبث أن يجد متغيرات الحياة قد أصابته بالاضطراب غاذا أهله يبحثون عن أسلوب للحذف منه والاضاغة اليه ، أما الاسلام : دين الله الخالد فانه بربانيته قادر على التجاب مسع مختلف العصور والهيئات ، ولا يحتساح الى تطوير لأن أطره الواسعة قادرة على استيعاب الأحداث والمتغيرات .

والغربيون ان كانوا صادقين فهم الم يعرفوا الا الفكر البشرى وان كانوا خادعين فنحن نؤمن بأن الفكر الرباني لا يتطور وانهم ماكرون خادعون يريدون أن يخرجونا من عقائدنا ولن يفلحوا .

هذه كلمات يجب أن نرددها كل يسوم ، وأن لا نكف عن ترديدها :

ان الاسلام منهج حياة ونظام مجتمع ، وليس بينا لاهوتيا كأديان الغرب ولذلك غانه قادر على اعطاء النفس البشرية اشواقها الروحية وحاجاتها المدية ، وأن تميزه بالتكامل الجامع ، والربط بين الروح والمادة والعقل والقلب والدنيا والآخرة هو الذي فتح امامها الآغاق للنماء الجامع بين التقدم المادى والمعنوى معا وهو مصدر ازمة الحضارة الغربية والفكر الغربي عند ما فصل بينهما بما ادى ويؤدى الى ذلك الاضطراب الخطير الذي يواجه العالم المعاصر بين مذهبين رأسمالي واشتراكي وقد عجز كلاهما عن تحقيق السعادة لعالم مضطرب مها أدى الى تساقط الحضارة ومما جعلها تتهاوى لعالم مضطرب ما أدى الى تساقط الحضارة ومما جعلها تتهاوى ان يقدم بديلا ايجابيا للانسانية ، والاسلام وحده هو الذي يستطيع أن يقدم بديلا ايجابيا للانسانية .

وان المجتمع الاسلامى مطالب بأن يقيم المنهج الربانى الاصيل في بلاده حتى يكون ذلك بمثابة النموذج الواقعى الذى تتعرف فيه البشرية الحائرة الى الحقيقة الغائبة .

ومن الحقائق الأساسية ان المسلمين استطاعوا خلال القرن الرابع عشر أن بكشفوا شبهات الاستشراق والتبشير والغزو الثقافي التى تحاول تغريب المجتمع الاسسلامي وتزييف الفكر الاسلامي واخسراجه عن أصالته ومنهجه الربائي وقد تبين للمسلمين بعد التجربتين مع المذهب الليبرالي الراسسمالي الغسربي والذهب

الاشتراكي الماركسي ان كـــلا الايديولجيتين لا تسنطيعان اعطاء المجتمـــع الاســلامي ولا النفس الاســلامية مطامحها وأشواتها وان التجــربة معهمــا قــد سقطت وان المسلمين ليس لهم سبيل الا طريق ألله تبارك وطريق شريعتهم ، وقد تكشف للمسلمين مدى الخطر الذي أصاب المسلمين نتيجة توقيف تطبيق شريعتهم الاسلامية واستبدالها بالقانون الوضعي ومدى الاثارة الخطيرة التي ترتبت على ذلك ، كما تعرف المسلمون على الاخطار التي نجمت من اهمال منهج التربية الاسلامي في المجتمع الاســـلامي واستبداله بالمناهج الغربية العلمانية الوافدة ومدى اثر ذلك على بناء الفرد المسلم والجماعة المسلمة كما تكشف للمسلمين مدى خطر الدعوات التي تنبعث من داخل المجتمع الاسلامي اليوم لهدم تكامل الاسلام وتزييف غريضة الجهساد على النحسو الذي كشفت عنه اهــداف البهائية والقاديانية ومدى الخطر الذي لحق بالمسلمين من جراء مجاراة هذا الفهم الخاطيء .

ان المسلمين عامة مكلفون ومطالبون بالأمر بالمعروف والنهى عن المنكر في مواجهة كل أمر من أمور الحياة والمجتمع ، في الاسرة والجماعة حتى تقوم الوحدة الأولى على أصولها ثم تمند لتشمل الوطن الاسلامي كله .

ان المعركة اليوم هي معركة (تأكيد الذات ) أو المحافظة على الذات ، أو حماية الذات : الذات الاسلامية التي كونها القرآن الكريم خلال أربعة عشر قرنا فهي تواجه اليوم أشد المؤامرات والمحاولات المكثفة لتفريغها مسن كيانها الرباني الخالص وصهرها في الامهية والعالمية الوثنية المادية المضطربة ، هناك اخطار الانهيار والتدهور والمحمود والمداخلة والانصهار في الفكر البشري العالمي .

ان المحافظة على الذات الاسلامية غريضة من غرائض العقيدة والأمة في الوقت نفسه ، ذلك انه قد تبين أن الهدف الحقيقي وراء

المؤامرة التى تقودها القوى العالمية هى « تنويب المسلمين فى الكيان الأمى والعالمي » عن طريق ثلاث عبارات خدعت الكثيرين واصبحت تجرى على السنتهم ، فى سهولة ويسر ، دون أيد يدرون الابعاد الخطيرة التى ترمى اليها هى :

( الانفتاح الثقافي ، التلقيح الثقافي ، اثراء الفكر ) ...

وكل كلمة من هذه الكلمات في حاجة الى توضيح الخطارها وأعماقها ، يغيب عن ألغاغلين المخدوعين .

لقد مر المسلمون بمرحلتين من مراحل الصراع مـع القوى الغربية الحريصة على التهام العالم الاسلامي .

1 - مرحلة الاحتلال العسكرى والسياسي .

٢ - مرحلة الغـزو الفكرى ألليبرالي الماركسي ااصهيوني:

وقد استطاع عالم الاسلام أن يقف من هاتين المرحلتين موقف الصمود ، غير أن المرحلة الثالثة الجديدة المبسوطة الآن من وراء كل مؤامرات الفكر والثقافة والتعليم هو ما يسمونه: التبادل الثقافى والمنح الدراسية ودو يستهدف ازالة الهوية الاسلامية العربية كاملة وصده تلك الأجيال الجديدة في بوتقة الفكر الأممى تحت اسلم الحضارة العالمية .

## \* \* \*

لا ريب أن للاسلام مقاييسه الخاصة ومعايره الذاتية فهو ليس صالحاً لأنه موافق للديمقراطية أو الاشتراكية أو الراسمالية ، أو لأن فيه حرية فردية أو لأن فيه مصلحة الجماعة أو لأن فيه كذا وكذا الى غير ذلك من المفاهيم المنبثقة من مذاهب أخسري . أن الاسلام معانيه في الخير والثمر والحق والباطل: تلك هي المرحلة التي بدأت في العصر الحاضر أو بدأت طلائعها في عدد من المولعات القليلة وفي عدد من الرعوس المفكرة في العالم الاسلامي وهي المرحلة التي نعتقد انها ستكون مرحلة الاسلام في المستقبل القريب ، اننا الآن في أضواء الفحر الصادق الذي سيشرق بعد قليل في هذا القرن الخامس عشر بالرغم من كل المعوقات التي نراها ، وأساليب الحقد والكراهية التى تتعقد عليها قلوب ونفوس تبغض هذا النور وتود أن تغلق عينها عن أن ترآه ، وصدق الحق تبارك وتعالى : ( يريدون ليطفئوا نور الله بأغواههم والله متم نوره ) ان كل العلامات تدل على اقتراب الضوء ، وعلى اننا على ابواب الحق الذي وعدنا الله اياه ، ولقد تضيق صدورنا من العقود والكراهية ومحاولات ايقاف هذا النور الذي يسرى ، ولقد تصل ببعض النفوس انتظار الفرج الى الاحساس باليأس وانقطاع الأمل في فضل الله تبارك وتعالى من كثرة ما يرى من التعقيدات التي يقوم بها المتآمسرون والماكرون ولكن المسلم الحق لا ييأس ابدا ولا يعتريه الشك لحظة في انبثاق الفجر الصادق بعد أن طال أمد الليلوظلمته ، وهو ليل شبيه بذلك الذى عاشه المسلمون في محن التتار والصليبيين والفرنج حتى لتحيل أليه أن عقول المتآمرين وحركاتهم وسيطرتهم على بعض المواقع قد سدت المنافذ ، ولكن سوف تسقط الخيمة قريبا ويسجد صلاح الدين على الأرض بعد أن ينزل عن فرسه كما فعل في حطين وكما فعل قطز في عين جالوت .

ان الأضواء التي كشفت عنها تلك القلوب التي اوغلت في الفلسفات واللاهوت امثال جارودي وموريس بوكاي تؤكد ان تلك الأيدلوجيات التي تتعالى عن الأذعان الله تبارك وتعالى والتي تسخر من الخضوع لنواميسه النافذة ليست الاحصونا من الورق المقوى سرعان ما تسقط أمام لمحات الايمان التي تتدفق على القلوب المؤمنة.

لقد اكتشف هؤلاء حقيقة اساسية انه لا يمكن الفصل بين القلب والعقل ولا يمكن الفصل بين الروح والمادة ولا يمكن الفصل بين المجتمعات والحضارات وبين الأخلق ولا يمكن أن تقوم الحضارات بدون الاذعان للخالق الصانع الذي يحرك كل شيء بارادته السامقة المتعالية على كل شيء .

كذلك مانه لا يمكن الفصل بين النظرية والتطبيق وانه فى اليوم الذى مصلت ميه اوربا بين هذه الجزئيات المتعاملة ، التى تتحرك فى اطار واحد والتى تكمل بعضها بعضا ، مان ذلك هو اليوم الذى بدأت ميه أزمة الحضارة وأزمة الانسان المعاصر ، الذى يقف فى حيرة وذهول وتمزق لأنه أعلى الجانب المادى ، وأغفل الجانب الروحى .

ان هناك قضية كبرى تكشف عنها اليوم كتابات اطباء الحضارة الغربية الحديثة هى . « ازمة الفصل بين القيم » .

ان القول بأن العلم له ميدانه والدين له ميدان تمول قد يبدو في ظاهر الأمر مقبولا ، ولكن معنى هذا القول ان هناك عالمين منفصلين ، الحقيقة أن الدين بمفهوم الاسلام هو منهج حياة ونظاه مجتمع ، غالعلم يجرى في طريقه باحثا عن السنن والقوانين ولكنه پ

لا يستعلى ولا ينفرد ولا يضرب ضرباته أو يتحرك على هوى اصحاب القوة ، أن العلم يحب أن يتحرك في أطار مفهوم الدين الحق ليخدم البشرية لا ليخنقها ، وليقدم لها حياة طيبة مذلله ، ولكنه لا يكون مصدرا اللهلاك . أن هناك خطأ واضدا يطرحونه في أفق الفكر الاسلامي نتيجة مفهومهم في الفصل بين القيم و مصدر الخطر الذي يواجه حضارتهم و قولهم أن لكل من العلم ميدانا والدين ميدانا ، وهو كذلك الخط الذي يقول بأن الدين خاص بعلاقة الانسان مع الله تبارك وتعالى وحده .

ليس العلم معاديا للدين ولا مناصرا له ، ان العلم يحاول تفسير تطور الحياة عن طريق تانون السببية بينما يؤكد الاسلام مبدأ الفائية لهذا العالم فلما كانت الحياة كلها يجب أن تسلير على طريق الله وفي سبيل اقامة منهجه على الأرض فان الدين لله والعلم أيضا الله تبارك وتعالى .

غالسببية والغاية متكاملان والعلم مسئولية اخلاقية ، كما اكل من شعون الفكر « اخلاقه السياسية واخلاقه الاجتماعية واخلاقه الاقتصادية » .

ولقد حذر البرت شفيرز : أن الانسان فقد القدرة على رؤية عواقب اختراعاته ، فيما يحدث بعد ظهور القنبلة الذرية والقنبلة النيترونية وقتل الملايين ، ومعنى ذلك أن انهيارا كاملا حسدت فى الاخلاقيات العامة فأصبح العلم خطرا على بقاء الانسانية وتهديدا لها أما المسئولية الاخلاقية فهى تقتضى الايمان بأن هذا الكون لم يخلق عبثا وأنه عن طريق العبث بالطبيعة تتعرض حياة انساس للخطر .

لا ريب ان العودة الى الاصالة وتعرف ذاتيتنا الاسلامية هو الحصن الحصين الذى يحمينا من الذوبان فى اتون الحضارة العالمية وفى الأمهية العلمانية الضالة . علينا أن نتعرف على تاريخنا وتراثنا من مصادره الحقة ، ايجابياته وسلبياته ، أما ايجابيته فننتفع به فى حاضرنا أما سلبياته فنتجنبها .

ان علينا أن نعلم أن النفوذ الأجنبي كان في الماضي سياسيا وعسكريا فكنا نقاومه لانه كان واضحا مكشوفا ، أما اليوم فقد تحول وتخفى ولبس أثواب العلم والثقافة ، ودخل بسمومه الى مفساهيم التربية والفكر يحاول أن يغير القيم الثابتة ، ويحتوي الصفحة البيضاء ، ويفسد جوهر التوحيد والجهاد والايمان القائم على الاصرار بالمقاومة وحماية البيضة والدفاع عن الكيان ، أن علينا أن نحمى المسلم المعاصر من الانهيار النفسي والتبعية لحضارة طاغية دخلت مرحلة الانهيار ، وتبرأ أهلها منهسل ، ولا ريب أن الكشافنا لمؤامرة (النفوذ الأجنبي) بقواه الثلاث : غربية وصهيونية وماركسية يجب أن تجعلنا على يقظة تأمة : أن المؤامرة تستهدف وماركسية يجب أن تجعلنا على يقظة تأمة : أن المؤامرة تستهدف وماركسية يخب ان تجعلنا على العطاء ، ولا بد من اتخاذ قرارات وقدرة حضارتنا الاسلامية على العطاء ، ولا بد من اتخاذ قرارات حاسمة في هذه المجالات الثلاث :

- الشريعة الاسلامية بدلا من القانون الوضعى لاصـــلاح المجتمع .
- الاقتصاد الاسلامی بدلا من النظام ألربوی لحمایة المال الاسلامی .
- التربية الاسلامية بدلا من العلمانية في منهج التعليم الواغد لحماية النفس المسلمة والاجيال التي ستحمل الامانة .

ولا ريب أن هناك محاولات صهيونية ماركسية لاجهاض هذا

الطور من اليقظة الاسلامية وذلك بتشويه الصحوة الاسلامية والمد الاسلامي في نظر الغرب .

فالمناهج التعليمية والتربوية في الغرب سيطر عليها اليهود وهي تشوه الحضارة الاسلامية ، هذه المناهج تصور العربي على صورة مغلوطة وحين يتحدث عن الاسلام تقدمه على انه دين حربي يؤكد على الجهاد ويشرحون الجهاد من وجهة نظر خاطئة ومشوهة وقد وجد في كتب التدريس التي في أيدى الطلاب في الغرب صيغ كاذبة متوحشة ، ممتلئة حقدا على الاسلام ابان الحروب الصليبية ومحاكم التفتيش ، وحين تدعو حركة الحوار اليوم الى تصحيح كتب التاريخ فانها ترمى الى ان يقسط المسلمون من كتبهم الحروب الصليبية والاستعمار الحديث والغزوة الصهيونية وهم يرون انها هي العقبة في سبيل التقارب الاسلامي الغربي ولكنهم لا ينكرون في تنقية كتب العرب قاطبة من نظرتهم الخاطئة الى العسرب في تنقية كتب العرب قاطبة على الاسلام والرسول والقرآن .

نقول للدعوات الثلاث المبثوثة في مجتمعاتنا : لا سبيل انها دعوة واحدة ، نقول لدعاة التوحيد : لابد من اكتمال الحلقة بالدعوة الى الشريعة الاسلامية والتربية الاسلامية ، ونقول لدعاة التصوف وتهذيب النفس لابد من التوحيد والشريعة ، ان هذا العقد الغريد متكامل بدوره الثلاث : ( العقيدة والشريعة والاخلاق ) غعلى هذه الدعوات ان تتكامل حتى يكون الانسان نفسه وحتى لا تقع في القرن الخامس عشر الهجرى فيما وقع فيه العقلانيون دعاة الاعتزال حينما ظنوا انهم ممثلو الاسلام ولا فيما وقع فيه الصوفية دعاة المعرفة الوجدانية الخالصة ، حينما ظنوا انهم يمثلون الاسلام ولنعد الى منهج القرآن نفسه : المنهج الجامع بين التوحيد والشريعة والاخلاق ، صبغة الله ومن أحسن من الله صبغة ، فالاسلام يدعونا الى النظرة الجامعةوالى تكامل النظرة بين الجانبين المادى والروحى القائمين اساسا في الانسان ( قبضة الطين ونفخة الروح ) .

دعائم كثيرة عمد النفوذ التغريبي الى تركيزها لضرب مفهوم الاسلام الصحيح ابرزها:

أولا: فكرة الاقليمية: التي ظهرت لتمزيق وحـــدة الوطن الاسلامي الجامعة بالادعاء بان لكل ( قطر ) في حدوده التي مزقها الاستعمار اليه له تاريخ وتراث . ومن فكرة الاقليمية نبتت فكرة القوميات التي استغلت بالجنس والدم وقد بدات المؤامرة بدولة الخلافة الاسلامية التي كانت تمثل الوحدة الجامعة للمسلمين ، ومن خلال شعوبيين حملوا لواء الدعوة الي الطورانية القديمة بدات الدعوة الى استعلاء تركى مصحوب بسيادة سياسية على العناصر المختلفة في الامبراطورية الاسلامية ، وأجهه محاولة مقاومة عربية عندما اراد الاتحاديون ( تتريك ) العناصر العربية .

كانت هذه الدعوة هى أخطر الدعوات لتمزيق وحدة العسالم الاسلامى الى الطيميات وقوميات غارسية وتركية وهندية ، وهو تيار لم يكن يعرفه المسلمون من قبل ولا يقر به الاسلام الذى وحد المسلمين من خسلال القرآن وحدة فكرية وروحية استغلت على العناصر والدماء ، وقد استطاع النفوذ الاجنبى القضاء على الخلافة الاسلامية وتمزيق الامة الاسلامية الى دول تستعلى بالعنصر .

وكان حملة اطروحات الاقليميات والقوميات من دعاة الشعوبية ومن أعداء الاسلام ، حملها في الدولة العثمانية الاتحاديون الذين سلموا طرابلس الغرب لايطاليا ومتحوا الباب لليهود الى غلسطين.

وكانت الصهيونية العالمية من وراء القوميات من اجل ابراز

ما يسمونه بالقومية اليهودية التي أخذت تزحف على فلسطين .

ثم كانت فكرة تفريع العروبة من الاسلام واعتناق مفهـــوم القوميات الغربية بالنسبة للعروبة وهــو ما حمل لواءه سـاطع الحصرى وميشيل عفلق .

ثانيا : فكرة فصل الدين عن الدولة ، في الاسلام وهي فكرة وافدة لم يعرفها المسلمون في تاريخهم كله ، فقد كان الاسسلام دينا ومنهج حياة جامعا بين علاقات الانسان بالله تبارك وتعالى وبالانسان والمجتمع ، حمل لواء هذه الدعوة على عبد الرازق بكتابه ( الاسلام وأصول الحكم ) الذي لم يكن الا دراسة ماكرة خبيثة اعدها مستشرق يهودي هو ( مرجليوت ) الذي حاول ان يثبت ان الاسلام ليس الا نظاما روحيا ومجموعة من الوصايا كالمسيحية ، وقد اعتبرت رسالة على عبد الرازق دعامة اساسية من دعامات التغريب بنى عليها الكثيرون فكرة العلمانية وتعزيق الاسلام الى دين وسياسة .

ثالثا : غكرة غصل الأدب العربى عن الفكر الاسلامى والقول بأن الأدب له حريته فى التعبير بعيدا عن اعتبارات اخلاقيات اللجتمع وقيمه الدينية ، وهذه هى الاطروحة التى قدمها الدكتور طه حسين ودافع عنها طوال حياته ،

والواقع ان الأدب والثقافة والاجتماع والاقتصاد والسياسة والتربية كلها فروع من روحة الفكر الاسسلامي تتحرك في اطاره وتنسق مع بعضه في سبيل بناء الانسان الرباني والمجتمع الرباني وان أي فرع من هذه الفروع لا يستطيع الاستقلال بنفسه .

رابعا: غكرة نسبية الاخلاق والتطور المطلق وكلاهما من نتاج الفكر الغربى المادى فالاخلاق فى مفهوم الاسلام جزء من المفهوم الجامع الكامل (عقيدة \_ شريعة \_ اخلاق) وهى لا تخضع لتغير العصور ولها صفات الثبات ، كذلك فان مفهوم التطور فى الاسلام

ويعنى الحركة اينما يجرى فى داخل اطار الثوابت وهو ما يطلق عليه عبارة ( الفروع ) التى تتغير بتغير الزمان والبيئات .

خامسا: ماطرحته مفاهيم التحليل النفسى من سيطرة « نظرية الجنس » على تصرفات الانسان وما طرحه مفاهيم الماركسية من سيطرة ( نظرية الطعام ) على تصرفات الانسان وكلتا النظريتين لا تمثلان الحقيقة فالانسان قبضة من تراب ونفحة من روح ومن الانسان يتكامل الروح والمادة والقلب والعقل والدنيا والآخرة .

سادسا: غرض القانون الوضعى بديلا للشريعة الاسلامية ، وفرض النظام الربوى بديلا للاقتصاد الاسلامى وفرض مفه—وم التعلم العلمانى بديلا للتربية الاسلامية وقد كان له—فا اخطاره البعيدة المدى التى ترتبت على اضطراب شان المجته—ع نظرا لتوقف الحسدود الاسلامية والتكامل بالربا وقد اثبتت التجربة الطويلة التى مر بها المجتمع الاسلامى فساد هسذا النظام الغربى في شطريه الرأسمالي والماركسي وفساد القانون الوضعى وعجزه عن اسعاد المجتمعات الاسلامية .

سابعا: استطاع النفوذ الغربى أن يمزق وحدة المسلمين وان يقيم كيانات القليمية وقومية منفصلة تحاول كل منها ان تخلى لها تاريخا مستقلا ، وفي الوقت نفسه عزلها عن الفكر الاسلامي وعن الشريعة الاسلامية وبذلك تقطعت روابط الوحدة الاسلامية ، ووحدة الفكر الاسلامي .

ثامنا : المحاولة الخطيرة هي النيل من اللغة العربية واعلاء العاميات لانها لغة القرآن الكريم ولأن البيان العربي هو مصدر انتشار الفكرة الاسلامية وان محاولة اعلاء العاميات يرمى الي هدم هذه القسوة القرآنية الزاحفة مطامعهم ان تدخل الفصحي المتخف ويقرأ القرآن بقاموس كما تقرأ الكتب المقدسة وكل محاولة ضد اللغة العربية وضد الأوزان العربية والشعر المقفى هي محاولة ضد القرآن والاسلام .

## ان هناك محاولة لافساد الحضارات والأهم والمجتمعات:

من أجل نشر الربا تصدر الدعوة الى الاباحيات والقمار وعلب الليل ومن هنا تنتشر الدعوة الى انساد الاخلاق وتدمير المجتمعات واشاعة الانحلال الذى يمكن من دفع الناس الى الانفاق والانتراض والرهن وضيياع الثروات واقراض الدول ، والسيطرة على اقتصاديات الأمم من أجل هذا يشرف اليهود على أذاعة مفاهيم الوجودية والفرويدية ونظرية الفن للفن والاباحيات والكشف والجنس الذى تحفل به القصص والاداب الغربية ، وذلك عنطريق دفع المسانع الى انتاج الكماليات وادوات الزينة والترف وعوامل الفساد وتجارة المراقص والبغاء والمسارح والاباحيات بحيث تتقلص الثروات البشرية والخامات العالمية ويقع العلم في دائرة الاسراف

ومن أجل ذلك أنتشرت الدعوة الى عبادة الاجساد والتمتع باللذات والاسراف فى حب الحياة وما يتبع ذلك من جشع وحقد واستعلاء ونفور من الفقراء والضعفاء .

ومن ذلك الدعوة الى محاربة مفهوم الاسلام الجامع القائم على انه دين ودولة ، واصرارهم على مفهوم العلمانية وغرض ذلك على بعض الدول التى تخضع لنفوذهم ويأتى ذلك نتيجة قصور مفهوم المسلمين في التفرقة بين المسيحية التى تفرق بين الدين والدولة والاسلام الذى يجمع بينهما ومن ذلك محاولة القضاء على مفهوم

الجهاد الاسلامى باشاعة مفهوم التسليم ، وذلك على اثر حركات الجهاد الاسلامى في الجزائر وحرب رمضان حيث تحاول القوى الاجنبية طمس هذه التيارات وضرورة بقاء مفهوم الجهاد الاسلامى قائما في وجه القوى المضادة والقضاء على السيطرة الاجنبية .

ومن ذلك محاولة طرح مفهوم وحدة الاديان والغاء الفوارق بينها ومحاولة القضاء على مفهوم ( ذاتية الاسلام ) الخاصسة القائمة على ان دين التوحيد الخالص الان في الارض والذي يختلف عن تفسيرات الأديان المختلفة التي انحرفت عن مفهوم التوحيد .

ومن ذلك القضاء على مفهوم الاسلام للحضارة من حيث انها تقوم على مفهوم جامع بين الفردية والجماعية وعدم الاستعلاء بالعنصر والجنس واللون ، وان تكون ثمرات العسلم للبشرية جميعاً .

وعلى المسلمين أن يتعلموا من عبرة التاريخ البشرى وليس في التاريخ البشرى الا تجربة واحدة مستمرة على مدى الاجيسال الله هى الخضوع الله تعالى او الإعراض عنه فالمجتمعات التى قامت حضارتها واتسعت ونمت هى المجتمعات التى قامت على الساس الاذعان لارادة الله والايمان به الماذا اعرضت المجتمعات الصابتها سنة الازالة والابادة اومن ثم تحطمت الحضارات القديمة واحدة واحدة لانها فسدت حين أنحرفت عن سنن الله الحق الى الترف والفساد والزنا والربا والاباحية والبغاء . هنالك كان هلاكها هذه هى عبرة التاريخ البشرى كله ولا عبرة غيرها من التاريخ يمكن ان تؤخذ المالميون مطالبون بالتماس سنن الله الحق والسير على طريقه المستقيم (وان هذا صراطى مستقيما فاتبعوه ولا تتبعوا السبل فتفرق بكم عن سبيله .

ولا ريب ان الطريق الذي يسمير فيه المسلمون الان وهم محاصرون بالتيارات اليهودية التلمودية من حيث تجاهلهم ارادة

الله تبارك وتعالى وقدرته وعطاءه واستسلامهم للنظريات المادية التى تتحدث عن الطبيعة وعن دورات الكون المنتظمة وكل هذا خطأ غان الصانع في الحقيقة هو الله ، وليس الطبيعة ، وأن هذه الدورات المنتظمة لها حاكم عنده القدرة على تحطيم نظامها وتغيير طبيعتها متى شاء .

ولقد دخلت على المسلمين منذ اتصلوا بالفكر الغربى اخطاء كثيرة ومفاهيم زائفة ، تسيطر الآن على مناهجهم الدراسسية والتعليمية والثقافية وتحاول ان تحتوى مفاهيمهم الاصلية القرآنية سواء في مجال الاجتماع او الاخلاق او السياسة او الاقتصاد او التربية فهم يعتمدون مقاييس الفلسفة المادية في تقدير الأمور وينسون مفهوم الاسلام الجامع بين المعنويات والماديات والذي يجعل للجوانب الروحية والمعنوية والنفسية قدرها الموازى بها السابق للمقادير المادية :

## ( وكم من فئة قليلة غلبت فئة كثيرة باذن الله )

فالايمان يرجح ميزان التقدير أزاء الماديات الزائدة التى فى الجانب الاخسر ، ومن أخطاء المسلمين فى مقايسة الامور اعتمساد التفسير المادى للتاريخ وتغليب الجانب الاقتصادى على الجوانب الروحية والمعنوية وينسون قدر العقيدة الدينية فى ترجيح كفسسة الأمور .

وفى مجال الاقتصاد ينحرف المسلمون الى مفاهيم الاقتصاد السياسى الذى وضعه الربويون أصحاب امبراط ورية الربا على أساس السيطرة العالمية ، لهم على مقدرات الأمم والشعوب ، وهم يسلمون ثرواتهم ومقدراتهم لتخضع لتيارات عالمية ظالمة ، بينما يستطيعون أن يمتلكوا أرادتهم وثرواتهم ويحركونها في مجتمعهم بارادتهم الذاتية ويحققون بها المفهوم الاسلامى للاقتصاد من حيث نظرية الانفاق والزكاة والوجهة الصحيحة للكسب الحلال .

لم تكن ( الفكرة القومية ) في حقيقتها الا قطاعا من الفكرة الاسلامية الحامعة ، علا اسمها وتمسك بها العرب عندما تحطمت الوحدة الاسلامية وازيلت الخلافة وحل في الدولة العثمانية تسوم يريدون انتقاص اللغة العربية والأمة الاسسلامية واحتقارها والاستعلاء عليها والقضاء على وجودها في القضاء والتعليم مما اطلق عليه « تتريك العناصر » ولقد كانت القومية أو العروبة في الحقيقة هي الحلقة الثانية من حلقات الاجتماع الاسلامي وهيثلاث حلقات هي الوطنية والقومية والاسلامية وهي حلقات مترابطية فالاسلام لا ينكر الارتباط بالوطن ولا بالقوم ولكنه يعطى هذا الوجود مفهوما اسلاميا حامعا يرفعه عن العنصرية والعصبية والاستعلاء بالدماء والاحساب الى حد انتقاص العناصر الأخرى غنحن حمسا مسلمون تشكلت عاطفتنا وثقافتنا وعقليتنا في رحاب القسران على اساس الأخوة والتعارف والحب والانفتاح ، غير أن الذين المسكوا بمقاليد هذه الفكرة ارادوا أخراحها من سيادتها ومن تكاملها ومن مفهومها الجامسيع فتحولت في أيديهم الى عنصرية كاره للاخوة الاسلامية ، مستعل بتاريخ قديم لا قيمة له، ونحن منذ آمنا بالاسلام فقد انتهت تلك ألنزهات الجاهلية وحل محلها تقدير من الاسلام للامم والشعوب ولا ترى بها بأسا شريطة أن لا تخرج عن الوحدة الإسلامية.

ولا ريب ان هذه الصورة من الموجة القومية التى عرفتها الأمم العربية والاسلامية فى العصر الحديث لا تمثل مفهوم الاسسلام الصحيح ، فلا يقر الاسلام القول بان العروبة هى اساس الاسلام ولا يمكن أن ينصهر الاسلام فى العروبة على النحو الذى يقول به بعض المتعصبين ، كذلك فان الاسلام نفسه ليس دينا معارضا

للتومية شأن ألأديان الأوربية ، بل ان الاسلام منهج حياة جامسع ومفهوم العروبة جزء من كيانه لا ينفصل وان العرب قبل الاسلام لم يكن لهم كيان حقيقى ، فالاسلام هو الذى انشأ للعرب شخصيتهم ثم حفظها لهم كها حفظ لهم واعلى من شأن اللغة العربية فكان من شرف لسانهم العربي ان نزل به القرآن الكريم ونشأ فى خسلاله تراثهم ألفكرى والعلمى والأدبى ، ولولاه لفقدوا ذلك كله وبادوا كها بادت أمم وشعوب من قبلهم .

الاسلام كما يقول أحد الباحثين : كان وما زال شمس العرب التى بعثت غيهم الدفء والحرارة والحياة وهو ينبوع عزتهم وكرامتهم وقوتهم وجامع ارواحهم وقلوبهم وعقولم غفى ظله قامت لهم دولة عربية اسلامية كانت كوكب الهدى فى العصور الوسطى ومن انوارها قيست أوربا من بنورها غنبت الحضارة الاوربية المعاصرة .

ومن لا يفهم اللغة العربية لا يفهم الاسسسلام الفهم الصحيح والعروبة بغير الاسلام لفظ بلا معنى والعرب بدونه جثمان هامد فكلاهما مكمل للآخر ومتمم له ويحتاج الى الآخر كما يحتاج اللفظ الى المعنى والشكل الى المضمون ولا تناقض ولا تباين بين العسروبة والاسلام ، فالعروبة تعنى الهوية القوية والبطاقة الشخصية للامة العربية ولذلك تحتاج الأمة العربية في حياتها الى العروبة لتبرز هويتها القومية وتنطلق بلسانها وتحتاج الى الاسسسلام الحنيف لتستضىء بنوره وتسير على هداه وسننه وتأخذ بشريعته ونظسامه وتتخذه منهجا ودستوراً لها . ولم يلغ الاسلام القومية وانها هذبها ونظمها ونقاها من التعصب القومي الأعمى ونفى عنهسسا التعصب القومي والتمييز العنصرى .

ويتألف النسيج القومى لأى أمة ودولة من لغة قومية واحسدة وجنسية واحدة وتاريخ واحد ووطن واحد وأرض مشتركة وثقافة واحدة ومصلحة عامة مشتركة وتماثل في العادات والتقاليد . اما

الاسلام غانه شريعة ربانية ونظام سماوى وقانون الهى ودستور حياة واداب وكل أمة تحتاج في حياتها الى ذلك لتنهض وتنقدهم وفي النازلات لا تستطيع الأمم ان تنهض الا لعقيدتها التى تمدها بالقوة والتى تقدم لها منهج المقاومة والجهاد والنصر ، وقد غعل المسلمون ذلك ابان طغيان الصليبيين والمغول والاستعمار الغربى المعاصر ، ولن يقدر لهم أن يسحقوا الغزو الصهيوني الذي يجثم على صدورهم ويلتف حول اعناقهم ويسيطر على القدس وغلسطين ويزحف عليهم ما لم يعتصموا بحبل الله جميعا ويتسلحوا بسلاح العقيدة الاسلامية والعلم الحديث .

والواقع أن الفكرة العربية لم تكن هدفا نهائيا لاهلها ، وام تكن مفرغة من مفهومها الاسلامى الجامع عندما اتخذها العرب وسيلة للوحدة الصغيرة على طريق الوحدة الكبرى ، لقد جاءت بعد أن سقطت الوحدة الاسلامية وكانت فى نظر القائلين بها مرحلة تجمع فى سبيل الوصول الى الجامعة الاسلامية فان الذين حاولوا أن يجعلوها هدفا ، وعقيدة ودينا كانوا ظالمين ، وشعوبين ، وحضاريين لطبيعة الاشياء ولرغبات اهل البلاد انفسهم ، ذلك أن فكرة الوحدة قد قامت اسساسا على وحدة الفكر والعقيدة والمشاعر الروحية والنفسية وهذه لا يمكن أن تتيسر فى ظل فكرة أخرى جزئية كالفكرة العربية العربية ولكن النفوذ الأجنبي كان يعمل على تغريغ الفكرة العربية من مضمونها الاسلامي أساسا ليجعلها اشبه بمفهوم القوميسة الغربية الوافيد ، الذي يقسوم على الصراع وعلى الدماء وعلى الاستعلاء بالجنس والعنصر .

ولقد ثبت بعد ذاك مدى غشل الجهد الضخم الذى بذل لتحقيق الوحدة العربية بمفهوم غربى ، وفساده لانه لم يبدأ من طريق الاصالة ولقد ظن كثيرون ان الوحدة العربية غاية بينها هى فى الحقيقة مرحلة على الطريق : على طريق الوحدة الاسلامية ومن ثم نقد كانت كل المحاولات التى قادها وما زالوا يقودونها معوقا لهذه الوحدة عن ان تتخذ طريقها الصحيح .

الاسلام في الغرب يجرى الى غايته ، التي ارادها الله تبارك وتعالى لها ، منذ سنوات عاد الى اقتحام أوربا باعداد ضخمة وفي كل قطر من أقطار العالم يتحرك اليوم كالجنين في بطن العالم ، كان كلمة على لسان منصف ، وتقديرا من عالم ازاء غبن شديد ومؤامرة صمت طويلة حاولت اوربا خلالها أنتقول بانها لم تأخذ من المسلمين شيئا ، وان دين المسلمين صحراوى ، الى غير هــــذا من الظلم والحقد والتعصب الذى بلغ غايته ولكن الحقيقة لابد أن تظهر ولابد للشمس أن تطلع متكشف كل مغالطات الظلام ، ومن هنا ظهر أولئك الابرار الذين اعترفوا للاسلام بفضله وتكشف ان العائدين من الحروب الصليبية قالوا: لقد وجدنا من المسلمين الرحمة فطويت صفحتهم ، وبعد سنوات من كتابات المشرين المتعصبة ضد النبي صلى الله عايه وسلم والقرآن والاسكلم ، عادت الأقلام تتحدث في تحفظ وسرت كلم الله الى قلوب في الغرب ضاقت بالتثليث والخطيئة والصلب ، واشتاقت الى ان تعرف كلمة التوحيد!لخالص ثم هاجرت تلك المجموعات من المسلمين الى الغرب ليقيموا مجتمعهم الجديد في قلب الحضارة المادية واصبح الاسلام في الغرب قضية ؟ مجتمع جديد يتشكل ويطالب بحقه في أقامة شعائر دينه وتربية أولاده تربية اسلامية ، ولفت ذلك نظر الغربيين فتطلعوا الى هذا الشيء الذي حاولت القوى ألغربية والكنيسة واليهودية أن تردهم عنه ، موجدوا ميه راحة انفسهم وسعادة قلوبهم ، واليوم يتحول الغربيون الى الاسلام في القارات الثلاث (المريكا ـ أوربا ـ استراليا) بأعداد ضــخمة لأنهم كما يقول محمد عبد المنعم يجدون فيه

اختيارا قابلا للتطبيق ولهداية الحياة الانسانية واذا بجثنا في أعماقهم عن ارواحهم وعقولهم نجد أن الكنيسة المسيحية التي انتموا اليها ذات يوم قد خذاتهم واصبحت عاجزة عن أن تعدود بحياتهم الى الاخلاق والقيم ، ونجد أن المدنية الأمريكية والعقيدة السائدة هناك وهي ( العلمانية ) قد حرمتهم من الملاذ والملجأ الذي يمكن أن يرجعوا اليه عندما تدهمهم المشاكل والمشاكل كثيرة هناك واغلب المشاكل تتعلق بالفراغ النفسى والخواء الروحى بخلو الحياة الانسانية من أي معنى . ومعظم المسلمين هذا من الناس الذين عانوا منمشكلات الفقر والظلم الاجتماعي البشع ولم يستطيعوا أن يجدو اي علاج او اهتمام من أي مصدر سواء كان دينيا أو اجتماعيا ولذلك تحولوا الى الاسلام لانهم وجدوا فيه عقيدة يمكن ان تصلح حيساتهم وان تخرحهم من الاخلاقيات والمشاكل التي يواجهونها ووجدوا في القيم الاسلامية العدل الاجتماعي الذي يتوقون اليه والذي لم تستطع المدينة الأمريكية أن تحققه لهم واذا كانت هذه الحقيقة تنطبق تماما على ألسلمين الامريكيين من الاصول الأفريقية (السود) مانها تنطبق أيضا على الامريكيين البيض ومن بين البيض مان نسسبة النساء اللائي يسلمن اكثر من نسبية الرجال لأكثر من سبب باحتكاكهن في الجامعات والمؤسسات التعليمية والثقافية بالطابسة السلمين يتعرفون على الاسلام ويجدون فيه ما يشدهن اليه وينتهى الامر بمعظمهن من الزواج من مسلمين والمدين أو مهاجرين وكثير من النساء الأمريكيات اللائي اعتنقن الاسلام انما معلن ذلك لاتهنو حدن في الدين الاسلامي ما يحفظ كرامة المرأة ويكرم أتوثتها التي أهدرتها الحياة الأمريكية المادية يعلن أن المرأة في هذا المجتمع الأمريكي الذي يدعى التقدم ما هي الا دمية لمتعة الرجل ولاستغلال حسدها وفتنتها وعريها في الدعاية وفي الالقلام لتكون وسيلة لترويج السلع والربح وتعلن أن علاقة المرجل بالمرأة في المجتمع الأمريكي حولت المرأة الي الة لمتعة الرجل.

وهكذا غندن نجد ان الاسلام يشق طريقه في دول الغرب ، كما يشق طريقه في قلب افريقيا وجنوب شرق آسيا ، وهو يواجه في هذا صراعا شديدا من قوى استعمارية ذات نفوذ تحاول أن تخدع الفقراء والضعفاء لتحولهم عن دينهم ، أو تحول بينهم وبين الاسلام ، وما يزال الاسلام الأعزل الفقير ، قادرا بذاتيته وبساطته على غزو القلوب وعلى اقتحام المجتمعات والأمم ، التى فسدت واصابها العطب وعلت فيها مفاهيم الظلم والاباحة وقد وجدت الامم أن الايدلوجيات الديمقراطية الراسمالية والاشتراكية الشيوعية لسم تحقق شيئا ولم تقم مجتمعا يسعد الناس ، فولوا وجوههم شطر الاسلام الذي تقف القوى العالمية كلها ضده ، وتخوف الناس منه ، ليروا وقد جاءت الحقيقة على السنة علماء وخبراء وفلاسفة ، من الغرب نفسه تدحض دعاوى الغرب وتكشف فساد الفكر الغربى واضطرابه وعجزه عن تقديم النموذج الاجتماعي الصالح .

وفى العقود الأخيرة رأينا تلك الظواهر الواضحة التى تؤكد انتصار الاسلام في النهاية:

أولا: كتابات من اللاهوتية الفربية تكشف عن نساد الكتب المتدسة الكريمة وانها بشرية وأن سيدنا المسيح هو نبى وليس الها .

ثانيا : كتابات تصدق ما جاء في القرآن ومغريات تؤيد ما جاء به وحقائق علمية سبق لها القرآن قبل أربعة عشر قرنا .

ثالثا: دراسات من باحثين تكثمف فساد الحضارة الفربية لقيامها على المذهب المادى وشكوك جديدة في النظريات التي طرحت منذ سنوات وتبين فسادها ، نظرية التحليل النفسى ، الوجودية .

رابعا: مطالبة ملحة من المجتمع الغربى لمنهج اقتصادى جديد يحل بديلا للماركسية والراسمالية بعد أن ثبت غشطهما وعجزهما خلال خمسمائة سنة عن تحقيق منام المجتمع الكريم .

روى الامام احمد فى مسنده عن تميم الدارى قال : سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول : ليبلغن هذا الأمر ما بلغ الليل والنهار ولا يترك الله بيت مدر ولا وبر الا أدخله هذا الدين ، يعز عزيزا ويذل ذليلا ، عزا يعز الله به الاسلام وذلا يذل به الكفر أما الذين يعسزهم الله فيجعلهم من أهلها وأما الذين يذلهم الله فيدينون لها » .

وصدق رسول الله صلى الله عليه وسلم ..



مجموعة من التناقضات والأخطاء تصاول الفكر الاسسلامى وتعوق مسيرته فهى بمثابة السدود العالية والفجوات العميقة التى تحول دون انطلاق الفارس المسلم في جولته خلال حابة السباق.

- (أولا): معاهدنا تدرس العلم الذى ينكر الله تبارك وتعالى والفلسفة التى ترفض الاعتراف بوجود الاله والعلوم الاجتماعية التى لا تؤمن بالخالق.
- ( ثانيا ) : معاهدنا لا تدرس التربية الخلقية الاسسلامية التطبيقية سواء في ميدان الحرب أو السلم أو النظام ولن يستطيع أن يحمى أمن الوطن في الداخل والخارج رجال لا يؤمنون بالله ولا يخانونه ولا يخشون عقابه .
- ( ثالثا ): مدارسنا ما تزال تدرس تاریخنا بمفهوم قومی أو اقلیمی أو بتفسیر مادی للتاریخ وندن فی ذلك خاضعون للمناهـــج الفـــربیة .
- (رابعا): ما نزال خاضعين للمناهج الاقتصادية الفرببة الربوية في العمل ، وعلوم الاقتصاد السياسي والتحليل النفسي والعلوم الاجتماعية التي وضعها اليهود لتدمير الوجود الانساني الحقيقي في المدرسة .
- (خامسا): ما زلنا نحاكم ادبنا العربى ولغتنا العربية وثقافتنا وتراثنا الى مقاييس موضوعة للغرب الذى يصدر فى ادبه وثقافته وتراثه عن المسميحية واليهموية فى الدين من ناحيمة وعن اليونانية والرومانية فى الحضارة من ناحية اخرى .

(سادساً): ما زلنا نخضع في مجال الفن والمسرح والفناء لمفاهيم واندة لا تمثل مجتمعنا في حقيقته ولا تحفظ لنا اعراضنا وشرفنا وكرامة بيوتنا وبناتنا.

كل هذه القيود الضخمة التى تكبل مجتمعنا الاسلامى والتى لم تستطيع حتى الآن بالرغم من تحررنا من النفوذ السياسى والعسكرى للغرب ، ما نزال خاضعين لها . تتطلب منا مواجهة حقيقية . ان نهوض المسلمين وتقدمهم والخروج من مرحلة التحقق مرهون الى حد بعيد باعادة فهمهم للاسلام والعودة الى المنابع .

وأبرز المفاهيم الأساسية هي العودة الى النظرة الاسسلامية الجامعة للحياة ، والخروج من محانير الانشطارية الفسربية ، فالانوسان في جمعه بين قبضة الطين ونفخة الروح قد اعطى للحياة ناقوسها الحقيقي الذي لا يتخلف ونظرتها الأساسية التي لا تتغير وهو الجمع بين الروح والمادة والعقل والقلب والدنيا والآخسرة .

هذه واحدة والأخرى هى التهاس منهجنا الأصيل فى مواجهة أمرين خطيرين نحن اليوم منهما فى خطر شـــديد: مسألة الغزوة الصهيونية ومسألة بناء المجتمع .

ولقد حاولنا وحاول التغريبيون مخادعين لنا أن الطريق مع المحضارة الغربية هو الذي يحقق لنا التحرر من النفوذ الأجنبي وبناء الحضارة ، وقدم لنا جماعة منهم ، المنهج الليبرالي الغربي غلما فشل قدم لنا جماعة أخرى المنهج الاشتراكي الماركسي ، وقد فشل أيضا واليوم تعلو الضجة .

لماذا لا تجربون منهجكم الأصيل الذي بنيت عليه حضارتهم خلال أربعة عشر قرنا ، هذا المنهج الرباني المرن القابل للتجديد والتغيير في اطار ثوابته الاصيلة ، وهي خاصية عجازت عنها الايدلوجيات ، فضلا عن تجربته خلال الغاشية في اضاءة العالم كله ما تزال بين ايدينا حيث قدم للبشرية المنهج التجريبي الاسلامي

ومنهج المعرفة ذى الجناحين وقدم لها التوحيد والأخلاقية والمسئولية الفردية والجزاء الأخروى .

ان التماس منهج الاسسلام لا يعنى رجعية ولا تخلف ولا التماسا القديم ، ولا ولعا بالتراث فالاسلام ليس تراثا وليس قديما على النحو الذي يفهم به القديم والتراث في الغرب ، بل هو المنهج الرياني الاصيل الذي وضعه الحق تبارك وتعالى للبشرية الى أن يرث الأرض ومن عليها ، وجعله صالحا لكل العصور والبيئات بما فيه من مرونة وسعة أفق ، أما الايدلوجيات الحديثة فهي تتضارب ولا تستطيع متابعة متغيرات الكون والمجتمع لأنها تقوم على نظرة محدودة من خلال قطر أو عنصر ، ولذلك فهي تحتاج الى التطوير بالاضافة والحذف ، وليس كذلك الاسلام .

كذلك ففي مواجهة التخلف: يكون التقدم فما هو مفهوم التقدم الذي يدعو الاسلام اليه ، هل هو التقدم المادي محسب ، ليس الأمر كذلك ، ولكنه التقدم الجامع ( معنويا وماديا ) وان الحفاظ على الذاتية الاسلامية مقدم على التقدم نفسه القاعدة اننا لا نأخذ من الغرب نظما ولا أسلوبا للعيش فلدينا نظامنا وأسلوبنا وكل ما نأخذه من اساليب أو أفكار أنما نأخذه بوصفه مواد خام نشكلها كيفما نشاء ونصهرها في بوتقة فكرنا وحضارتنا ولغتنا ولن تقوم حضارة الاسلام المتجددة ألا في هذا الاطار لتكون حضارة ربانية للانسان في كل مكان ، حضارة رحم وأخاء بشرى ، وعدل وسلام ومفهومنا واضح اننا لا ننكر لحذورنا العقيدية والتاريخية والثقافية أبدأ ولا نتبع الناعقين ، مان الغرب حين أخذ الحضارة الاسلامية لم يتنكر لجذوره الوثنية فكيف بنا ، وإن منطلقنا الحقيقي هو منطلق فكرنا الاسلامي الأصيل بالتماس منابعه وهو مأخذ لنا أبدا وفي كل أزمة من أزماتنا السابقة كان يهدينا الى النصر ولن ننتصر في أزمتنا الحالية الا به وعن طريقه وبأسطوبه الرباني القرآني والله ولي التوفيق .

ما هى النتائج التى وصلنا اليها بعد مرور ثلاثة اعوام على مطالع القرن الخامس عشر بالنسبة للصحوة الاسلامية: الحقيقة ان هناك نتائج كثيرة وهامة .

أولها: أنه تأكد لنا نحسن المسلمين اننا لا نسستطيع ان ننهض الا من خلال مفهومنا الأصيل للاسلام فهو وحده القادر على اعطائنا مقومات التمكين في ألارض والنصر ومقاومة الأخطار والقضاء على النفوذ الاجنبى .

ثانيا: انه تأكد لنا ان النفوذ الفربى الذى يحيط بالمسلمين الحاطة السوار بالمعصم انها يرغب فى القضاء على ذاتيتنا واذابتنا فى بوتقة الفكل الغربى العالمي او ما يسمى الأممية ، وبذلك تضيع تلك الميزة التي منحنا اياها القرآن الكريم والتي هي مصدر قوتنا وامانة ربنا في سبيل تبليغ رسالة الله تبارك وتعالى للعالمين واقامة المجتمع الرباني .

ثانيا: تأكد لنا نحن المسلمين من تجربة سيطرة النفوذ الغربي على بلادنا مدى ثلاثة قرون ان الايدلوجيات الغربية الواحدة والمفاهيم الغربية في مجال الاجتماع والأخلاق والتربية والاقتصاد والسياسة لم تحقق لنا المطامح التي كنا نتطلع اليها في الخروج من أزمة التخلف ذلك لأن مقاييس الغرب واسلوب عيشه ومناهج معالجته للأمسور تختلف تماما عن منهج العيش الاسلامي وعن الاسلوب القرآني الذي جاء به محمد صلى الله عليه وسلم.

ولقد فشلت التجربة للايدلوجيتين : الليبرالية والماركسية وتبين

عجز القانون الوضعى الذى طبقناه فى مجتمعنا خلال اكثر من مائة عام عن تطهير مجتمعنا من السرقة والرشاوة والجسريمة والزنا والربا .

رابعا: يتبين لنا أن الخلاف بين الفكر الاسلامى والفكر الغربى واسمع وعميق ، لأن كلا منهما يصدر عن عقيدة لها تاريخها ومقوماتها التى تختلف عن تاريخ الأخرى ومقوماتها وخصوصا في مسائل التوحيد والعدل الاجتماعي والتفاهم بين الأمم .

خامسا: تقوم المناهج الراسمالية الغربية على اعلاء شأن الفرد وتضحية الجماعة بينما تقوم المفاهيم الاستراكية على اعلاء شأن الجماعة وتضحية الفردية بينما يقوم الاستسلام على التكامل بين الجماعة والفرد والفرد والجماعة دون تضحية بأحدهما في سبيل الآجر ، ولا يقبل الاسلام مفهوم بعض الفلسفات الغربية في القضاء على الفقير والمريض ولكن يجعل لهما في نظامه مكانا .

سادسا: يتميز المفهوم الاسلامى للعلم والحضارة أنه يستمد مصدره الأول ومنطلقه الأول من الله تبارك وتعالى ويرى أن نهاية الأمور تعود اليه سبحانه ، فهو لا يقول بالطبيعة ولا بالقوانين الجبرية ولكنه يقول بقدرة الله تبارك وتعالى وارادة الانسان الفردية والتزامه الاخلاقي وايمانه بالبعث والجبزاء على عمله في الدنيا .

سابعا: لا يضحى الاسلام بالأخلاقى فى سبيل الجمالى ولا يضحى بالمعنوى فى التقدم فى سبيل المادى ويؤمن بالتوازن بين القيم والمجمع بين الروح والمادة .

يقول الدكتور رشدى فكار: ان الاسلام هو البديل لحضارة بلا قلب لقد أنبعث ألاسلام كتيار كونى فرض عليه أن يواجه نظريات وضعية تسود العالم الآن ، والذى لا شك فيه أن الغلبة ستكون

للاسلام بعثله وقيمه ونظرياته . اننا نعيش في ظل حضارة مادية بلا قلب ولا عاطفة ولا مشاعر أو روط ، ولا بد من بديل لهذه الحضارة ولا بديل لها يأخذ بطيباتها ويستبعد شيئا منها ويستكمل ما قبلها من نقص سوى الاسلام . أن التيار المادى يعمل على ضرب التيار الروحى والدينى وقد حدث ذلك مرات غير مسيرة الحياة الحديثة في الغرب . جاءت حضارة الغرب بشقيها الليبرالى والماركسى المتسلطة حاليا على الكون كرد فعال انطلق في البداية كتحفظ للحد من التيار الروحى ليتحول الى نقد لهذا التيار وتحول النقد الى تنفيذ واعتراض ورفض ليطرح في القرن التاسع عشر البدائل في شكل مدارس وضاعية تطورية أو درارونية أو ماركسية واستمر المسلسل حتى البنوية الوضعية وكلها مدارس ولا يمكن أن ننكر ما أعطته الحضارة الغربية بشقيها اراء مظهر ولا يمكن أن ننكر ما أعطته الحضارة الغربية بشقيها اراء مظهر الانسان الغربي ورفاهيته ورجائه .

هكذا نجد أن حضارة الغرب أغرقت عن طريق الغطرة والعلم والأصالة غعجزت عن العطاء الحقيقى للانسان وأن كانت قد أعطت في مجال المادة غان الحضارة ليست مادية حرفة ولكن الحضارة هي في مفهوم الاسسلام تحرير الانسان من العبودية للمادة ، للصنم ، للنسسان .

وهي في معنى أعمق وأوسع وأكمل : اسلام الوجه لله .

اذا كان للاسلام معجزة كبرى: غانما هذه المعجزة هى الفقه الاسلامى الذى اعطى البشرية ذلك الضيياء الساطع المستمد من الشريعة الاسلامية الذى قدمته تلك العقول النافذة والقاوب المؤمنة من امثال مالك وابن حنبل وابى حنيفة والشافعى وكثيرين ما تزال تنكشف آثار هذا الفقه فى الفكر الغربى من نظريات الشاطبى وابن القيم .

وقد لفت الفقه الاسلامى نظر كبار رجال القانون فى الغرب بما وجدوا فيه من عطاء واسسع وثروة عظيمة ، غطت على كل محاولاتهم واجتهاداتهم الشخصية . ومن خلال مؤتمرات متصلة عقدت فى باريس ولندن واثينا ولاهاى سنوات ١٩٣٥ ، ١٩٣٧ ، ١٠٥١ ، ١٩٥١ قرر العلماء أسبقية هذا الفقه وغضله وعطاءه ، واعلنوا أن هذا الفقه الاسلامى مستقل عن الفقه الرومانى ومتميز عليه بطابعه الربانى وعطائه الواسع وقدرته على وضع الحدود المام الجريمة قبل وقوعها وليس انتظار معاقبتها بعد وقوعها .

وقد كشفت الأبحاث عما توصل اليه الامام ابن القيم حين قدم

- 1 \_ نظرية المنفعة في أعمال الفضولي
  - ٢ \_ مبدأ حرية التعاقد .
- ٣ ــ مبدأ تقرير قيمة الشمهادات وعدم تجزئة الاقرار وفسخ عقود الديون المضرة .
  - عبدا تغيير الأحكام بتغيير الأمكنة والأحوال .
  - وما كشف عنه عمر لطفلي في دراسته عن حرمة المنازل .

وما كشنه الدكتور محمد نتحى عن مذهب الاعتساف في استعمال الحق .

وما توصل اليه الامام الشماطبي من نظرية التعسف في استعمال الحقوق .

هذا بالاضــافة الى الثروة الحافلة التى تضمها مؤلفات الماوردى والشافعى والغزالى والجوينى وابن حزم فى الفقه السياسى والفقه الاجتماعي والامامة والولاية والعقد السياسي .

وفى السنوات الأخيرة تكونت فى باريس جمعية اصدقاء الشيبانى ) رائد القانون الدولى .

وقد كشفت أثار مذهب مالك فى الفقه الفرنسى وتحدث لامبير عن الشريعة الاسلامية وأثرها فى الغرب كما تحدث عنها جوستاف الوبون وكثيرون .

ولقد أثبتت الأبحاث أن القامون الرومانى الحديث في أوربا قد أخذ من الفقه الاسسلامي ومن مذهب مالك وغيره أبان الحملة الفرنسية على مصر وعلى الجزائر .

وأشار الشيخ مصطفى عبد الرازق أن كتاب علم أصول الفقه للشافعى هو حجر الأساس فى بناء الفكر الاسلامى ، كما أشسار ابن حنبل الى وقفة الصمود فى وجه الفكر اليونانى الذى أخذت منه المعتزلة من خلق القسرآن وأشساروا الى ارجانون اللغة العربية المخالف لارجانون اللغة اليونانية وأن مقسام الشسافعى فى الفكر الاسلامى هو مقام أرسطو .

ولقد واجه الامام ابن تيمية « منطق » ارسطو وكشف زيفه وابان عن منطق القرآن الذي قامت عليه العلوم التجريبية الحديثة . وقد ابان الامام الغالى عن الفرق بين علم الكلام وبين القرآن ،

وقال أن علم الكلام دواء لمريض ، وأن القرآن ماء للمريض والسليم وكشفت الأبحاث أن نظرية الشك التي أقام عليها ديكارت رسالته في المنهج مأخوذة من الامام الغزالي ومن كتابه ( المنقذ من الضلال )

كذلك مقد كتب جابر بن حيان وابن الهيثم والبيروني اصول منهج التجريب الاسلامي .

وكتب ابن خلدون ثلاث علوم كان منها رائدا للفكر الانسانى: علم اصول الاجتماع ، علم التاريخ ، علم الاقتصاد .

وقد استمدها جميعها من القرآن الكريم .

وما يزال التراث الاسلامى ( ٣٠٠ الف مجلد ) الموجسود فى مكتبات الغرب يضم الكثير من معطيات الاسلام التى انتفعت بها الحضارة الغربية والتى لم يكشف عنها بعد والتى سوف يحدث الكشف عنها تغييرا كبيرا فى كتابة تاريخ الفكر الاسسلامى واثره العالمى .

ويقوم بهذا ألدور اليوم علماء كثيرون وفي مقدمتهم الدكتور فؤاد شرسكين المسلم التركى .

وكما نقل الحق تبارك وتعالى العلوم الاسلامية الى الاندلس لتصل الى أوربا وتنشىء هذه الحضارة الحديثة ، كذاك فقد نقل هذا التراث ألاسلامى الضخم الموجود فى مكتباتها ليكون عاملا هاما فى تطوير العلوم والقوانين والانظمة .

ومن حقنا اليوم أن نمتك ارادة الحضارة العلمية والعلوم الحديثة وأن نحولها الى اطار الفكر الاسلامي واللغة العربية حتى تستأنف الحضارة الاسلامية (حضارة التوحيد) نهضتها خلال القرن الخامس عشر وبناء المنهج الاسلامي مسرة أخسري القائم على التوحيد والعدل والرحمة والاخاء البشرى .

ولا بد أن تنصهر العلوم الاسلامية وتتحرك الحضارة الاسلامية في اطار الاسلام بمفهومه الرباني المصدر ، وبالمسئولية الفردية والالتزام الاخلاقي والجزاء الاخروي لبناء المجتمع الرباني الذي سوف يسيطر على العالم ويقود الشرية قرونا طويلة قادمة بعد أن انهارت تجرية الحضادة الغربية بشسقيها في الايدلوجيتين الرأسمالية والشيوعية وقد اعطاهما الله تبارك وتعالى خمسة قرون كاملة ثبت في خلالها غشلهما وعجزهما عن اعطاء الانسان أشواق الروح وبذلك انفتح الطريق امام نور الاسلام الى الغرب والعالم جميعا .

\* \* \*

and the second of the second o

Section 1

ثلاث قـوى لابد من تحريرها من النفوذ الأجنبى ولا بد من اسلمتها حتى يكون المجتمع الاسلامى على طريق الله تبارك وتعالى: (التعليم والثقافة والصحافة) .

اما التعليم غانه مصدر الخطر كله ومصدر البلاء الذي اصاب المسلمين في العصر الحديث عندما انفصل التعليم المدنى عن التعليم الاسلامي وخضع لنفوذ الارساليات والاستعمار ومذاهب ديوى والعلمانية ورفعت منه اتوى عناصره : مفهوم الاسلام الجامع ( دينا ودولة ) الالتزام الاخلاقي ، بطولة المسلمين في السسلم والحسرب وقد حلت محلها مفاهيم زائفة منها زخارف الحضارة وتاريخ ابطال الغرب وتأسيس دور زائف لهم في الكشف عن البلاد الافريقية أو بطولات امثال ( طرزان ) وغيره التي تصور الرجل الغربي الابيض في صورة القائد الذي لا يقهر بينما ينقهر ويستسلم له الافارةة والشرقيون .

ولقد كان تغيير أصول القيم الاساسية للتربية الاسلامية وعدم ربط النعليم بالتربية والتساهل في تحفيظ القرآن واداء الصلاة وربط العقائد بالأوضاع العملية في المدارس من الاسباب التي خلقت روح الاستهانة في نفوس شبابنا فاحس بانها لاقيمة لها ومن ثم انصرف عنها الى وسائل التسلية الهابطة ، ومن ثم تغرب فكره وقلبه وفرغ تماما من الايمان بالله ومن ألاعتماد عليه فضلا عن أن كثيرا من مناهج التعليم تخضع للنظرية الغربية المادية فهي لا تتحدث أبدا عن عطاء ألله للبشرية أو قسدرة الله على تغيير النواميس الطبيعية وتحدث دائما عن الطبيعة وتعلى من شسأن المخترعات الحديثة ولو عرفت لعلمت أن الله تبارك وتعالى هو الذي علم

الانسان ومنتح له ابواب المعرفة وهو الصانع والمنشىء الحقيقى لكل ما بين ايدى الناس من معطيات .

أما بالنسبة للثقافة فقد انفصات الثقافة عن الفكر الاسلامي وغامرت بعيداً في مترجمات فاسدة من القصص ومن الفكر المادي فانقطعت عن مفهوم الاسلام الأصيل الجامع بين القيم والذي يضع للثقافة أساسها المكين من التوحيد والعدل والرحمية والاخاء البشرى ، والذي يجمع بين الروح والمادة ويقيم قاعدته على اساس ألمسئولية الفردية والالتزام الاخلاقي والجزاء الاخروي وتد دخلت على الثقافة الاسلامية محاذير كثيرة منها الفلسفات المادية ، ومماهيم التصوف الفلسفي ونظريات النفس والاحتماع والاخلاق التي ظهرت في ظل سيطرة الفلسفة الغربية التلمودية ، كما ظهرت نظريات ألكشف والجنس والاباحة بمبررات ظالمة ترمى الى اذاعة الفاحشية ، والتركيز على الرواية الخيالية الخادعة وهذا مها لابتفق مع مفهوم الاسلام الذي يقوم على أساس الواقع ويتبل الواقع وألتعامل معه لاصلاحه وتغيم ه اذأ كان غاسدا ومن اخطر الظواهر سيطرة المفهوم المادى على الأدب العربى الحديث حيث يحساكم لنظريات تين وبرونيير التي ترى ان الانسان حيوان ولا تجعل للانسان كيانا روحيا أو معنويا ، وهناك ظاهرة سيطرة القصاصين على الحياة الفكرية الحديثة مسع انهم لا يملكون ادوات هذا العمل من امثال توفيق الحكيم ويوسف ادريس واحسان عبد القدوس ونحيب محفوظ.

وتغلب على الثقافة الاسلامية العربية اليوم نظريتان فاسدتان : نظرية القومية التى تحاول أن تجعل العروبة مقدمة على الاسلام والتى تفسر التاريخ الاسلامى تفسيرا قوميا وهى نظرية شعوبية خطيرة الأثر هادفة الى القضاء على الصحوة الاسلامية وتدميرها ، وهناك نظرية التفسير الماركسى للتاريخ والحياة وهى نظسرية تحاول ان تشهر مقوماتها من شطائر متفرقة تختطفها من هنا وهناك وخاصة

في مسالة ألمرأة ، من كتابات للشيخ محمد عبده وغيره وهي تفسيرات كتبت لوقتها ولم تعد صالحة لمواجهة عصر آخر له متغيراته .

اما الصحافة فانها تسيطر عليها الآن : العلمانية والهسوى والتبعية الغربية ، ومحاولة العمل لاخضاع المجتمعات التيارات الاباحية والمادية والجنسية ومن ثم فهى تعمل دائما على طريق هدم الأخلاقيات والقيم واثارة الشبهات حول الحقائق التى طرحها الدين الحق ، والحراة على الله تبارك وتعالى ، وعلى القيم الاساسية كالخير والرحمة والاخلاق .

واننا لنتطلع ان تعمل المجلات الاسلامية على سد هذا الفراغ الشديد ومواجهة هذه الشبهات ودحضها، والعمل على نشر التربية الاسلامية في البيت بالقدوة من الأبوة والأمومة لتفتح الطريق للقدوة الاخرى في المدرسة والشارع ، غاذا تركزت معانى الاخلاق والايمان في نفوس الشباب من أب يرعى ويوجه بالحب والمتابعة والقدوة وام تقوم وتوجه وتعطى الحنان لفتح الطريق امام جيل مسلم كريم يحمل أمانة الغد ، كذلك فان من مهمة الصحافة الاسلامية في مواحهة اخطار الصحافة غير المتزمة ، حماية المجتمع والاسرة من الفساد المنتشر في المسرح والسينما ( قصص الجنس والجريمة ) ورعاية القيم وحماية الأمومة ، والتماس المراة المسلمة لمهمتها الكبرى والأولى وهي رعاية الإجيال الجديدة والا يكون عملها من أحل زخارف خادعة ، وإذا كانت صيحة العودة إلى البيت قد بدأت فعلا في الأوساط العصرية المانا بأن الحياة الاحتماعية في داخل الأسرة أحق بالعناية والرعاية والتوغر عليها غان على الصحافة الاسلامية أن تنصح خالصة لوحه الله تبارك وتعالى في رد عاديات المطروحات الأجنبية الواندة التي ترمى الى تدمير المجتمع الاسلامي وان تعطم أن شبابنا هو عدة ألوطن والدين وان هناك محاولات ومؤامرات ترمى الى تفريفه من الدين والاخلاق حتى تكون ساحـــة الوطن مكشوفة للغزو الأجنبي الذي يحاول أن يجد منافذ عن طـــريق « التغريب والتبشير والاستشراق » .

## محانير ثلاثة في رحلة الثقافات الاسلامية العالمية:

الأولى : تعلم اللغات ، الثانية : الترجمة ، الثالثة : البعثات الى الخارج .

أما تعلم اللفات فهو أمر ضرورى يحث عليه الاسلام ويدعو اليه ولكن له ضوابط هامة وخطيرة وهي أن يكون تعام اللغسات الأحنبية في دائرة اللغة العربية ولخدمة فكرها الاسلامي إيمانا بانها أعظم أللغات لأنها لغة القرآن الكريم ، اما الدعوة الى غتح الباب لتعلم اللغات كما يدعو اليه لويس عوض وسلامة موسى وغيرهما فانه يرمى الى اخراج المسلمين من دائرة فكرهم وان يصبغ العقل العربي الاسلامي بصبغة اللغات الأجنبية وهرو يستهدف التقاط المسلمين والعرب القليلي الثقافة الضعيفي الغيرة الذين لا يعرفون مكانة اللغة العربية الحقيقة وانها حزء من الاسلام كما تال الامام الشافعي وان نزول القرآن بها قد اعطاها مكانة لا يتسامى اليها لفة أخرى وأن كل ما يقال في علم اللغات من تطوير اللغة أو نقلها الى ألمتاحف انما ينطبق على كل لغة في العالم ما عدا اللغة العربية التي حفظها القرآن من هذه المحاولات التي تمت للغة اللاتينية حين تفرعت عنها عاميات الانجليزية والفرنسية ثم أصبحت بعد لفات وهي نفس الدعوة التي دعا ويلكوكس اليها المريين منذ قسرن من الزمان حين قال لهم انهم أذا لم يكتبوا بالعامية ويدرسوا بها العلوم غلن يدخلوا عصر الحضارة ، كذلك غان كل ما يدرس من علوم اللغة مما عرفه الغربيون وحصروه ودرسوه أنما ينطبق على

(م ٦ ـ قضايا مثارة )

لغاتهم وتختلف اللغة العربية فيه فهى اللغة الوحيدة التى استمرت الآن خمسة عشر قرنا بينما لا تبلغ اعظم اللغيات الحديثة وهى الفرنسية والانجليزية اكثر من ثلاثة قرون وان شكسبير يقرا الآن بالقاموس بينما لو جاء امرىء القيس من جاهايته وتكام معنا لفهمناه ولفهمنا . وتلك ميزة تجعلنا نحافظ على هذا الميراث الضخم وأن نتعلم اللغات في سبيل حماية الاسلام والدفاع عنه والاستفادة من اللغات اساليب جديدة لدعم الفصحى لغة القرآن .

أما بالنسبة للترجمة نمان الامر جد خطير ، نقد وقف المسلمون في غيرة فائقة امام ترجمة اليونانيات والفارسيات والهنديات ولم يقبلوا منها الا ماكان له صلة بالعلوم ، ولما فتح باب الترجمة على أبوابه في الفلسفات وخاصة فلسفة اليونان من علم الاصنامودخلت تلك المفاهيم الشعوبية من وحدة الوجود والحلول وغيرها فقدوقف علماء المسلمين لذلك الوافد بالمرصاد وكشفوا زيفه ولم يقبلوه ، واقاموا مفهوم أهل السنة والجماعية وكتب ابن تيمية ( منطق القرآن ) في مواجهة منطق ارسطو وكتب الامام الشافعي ارجانون العرب في مواجهة ارجانون اليونان ووقف الامام ابن حنبل ثمانية عشر عاما يصد عن الفكر الاسلامي فكرة خلق القرآن .

أما فى العصر الحديث فقد فتح باب الترجمة تحت نأثير سيطرة النفوذ الأجنبى على بلادنا حيث لم تكن ارادتنا حرة او مطلقة فى سبيل حماية امتنا وفكرنا من المترجمات المشوهة والاباحية الكشوفة واللحدة والضالة التى تواترت منذ ترجمة اصنام اليونان الى فلسفات الوجودية وفرويد ونيتشه وغيرهما ولكن حركة اليقظة الاسلامية واجهات هذا الوافد بكثير من الحزم والقوة وكشفت عن فساد هذه المفاهيم وهذه الشبهات وردوها ودحضوها وقدموا مفهوم الاسلام الأصيل فى هذه الفروع جميعا .

وقد قاوم الفكر الاسلامى شبهات التغريب والاستشراق والغزو

المتافى فى مجال السياسة والاقتصاد والتربية والاجتماع ودحضوا مذهب دارون وكشفوا مؤمرات الفكر الوافد والفلسفة الغربية وكشفوا محاذير الترجمة والتراث والمؤامرة على الفصحى لفة القرآن واسقطوا نظرية فرويد ودارون وسارتر ونظرية الاجتماع والاخلاق لمدرسة العلوم الاجتماعية اليهودية الاصل .

وكشفوا عن حقائق الاسلام فى مفاهيم النفس والاخسلاق والاجتماع ، ووضحوا الطريق الى الاصالة وكشفوا ريف مؤلفات الأدب الجاهلى والاسلام وأصول الحكم وغيرها من كتب أجنبية الفها مستشرقون يهود ثم صدرت باسماء كتاب متفربين أمثال طه حسين وعلى عبد الرازق .

وهكذا وضع الفكر الاسلامى للترجمة أصولا وقيما لابد أن تكون مرتبطة بأى كتاب يترجم تكثيف عن موقف الفكر الاسلامى فيه وتبين عن عصره وارتباطه بفكره ونيته .

كذلك فان مسألة البعثات الاسلمية الى الغرب كانت من التحدى الخطير الذى يواجه شبابنا المسلم الذى يسافر غير مزود بالحماية الكافية التى تحفظه من الذوبان والاحتواء ، فلا بد ان يكون لشبابنا المسلم المسافر للعلم الى الغرب خلفية دينية وتومية فيجب ان كون مؤمنا بدينه ووطنه غيورا عليهما حريصا على الدفاع عنهما في وجه حملات التشكيك التى توجه اليه أو الشبهات المثارة لخلق روح الاحتقار لوطنه وقيمه وتراثه ولفته في نفسه أولا كوسيلة لاحتوائه ليعمل تابعا للغربيين وخادما لأهدافهم في وطنه .

ولقد سافر كثيرون الى الغرب وهم يدركون خطر هذا الامتحان فاستطاعوا ان يتسلحوا بايمانهم وخلقهم من امتسال عبد العزيز جاويش ويحى الدرديرى والذكتور محمسد المبارك ومالك بن بنى وعادوا دون ان يحتويهم قرامطة الاستشراق اليهسود المتسلطين واستطاعوا أن يتماسكوا أمام الاغسراء بل إن الغرب يعمل اليوم

عملا آخر اشد خطورة من الاحتواء نانه يفرض على شبابنا المسلم مناهج اطروحاتهم ويفرض عليهم ، ليس الموضوعات المثيرةللشبهات فحسب والتى تتعلق بجوانب غامضة بحيث لا يستطيع الباحث ان يقدم اطروحته عن موضوعات اساسية ذات قيمة أو أن يقسدم ما يشرف دينه ووطنه فانهم يفرضون عليهم النقل والاستشهاد والتبعية لافكار المستشرق المشرف على رسالته ، بل ان همائماهو أخطر من هذا هو أن معظم المنح الدراسية المقدمة للشسباب في الجامعات وفي جامعة الازهر هي مقدمسة من دوائر الاستشراق والتبشير المتخفى وراء الثقافة والعلم في الجامعات الغربية .

كذلك فان هناك عملا خطيرا آخر هو أنهم يرفضون الرسائل التى تشير الى عظمة الاسلام وقد رفضت رسالتان للدكتور ضياء الدين الريس والشبيخ محمد المصرى السورى الأصل .

كذلك مان هناك بعض الكتب الموجودة فى المكتبات المعرومة فى ليدن وباريس وغيرها محرمة على المسلمين والشرقيين ملا يسمح لهم بالنظر ميها أو تقديمها لهم مع انها تراث اسلامى وذلك حتى لا يكثف الباحث المسلم مدى الآثار التى حصل عليها الباحثون الغربيون واعتبروها من اجتهادهم وانتاجهم مع انها مسروقة من التراث الاسلامى .



ان هناك دعوة ملحة الى اسلمة الادب العربى وتحريره من التبعية للادب الغربى وادخاله مكانه الصحيح بوصفه عنصرا من عناصر الفكر الاسلامى مرتبطا بها مؤثرا ومتأثرا لا ينفك عنها . ومنذ وقت طويل تعالت اصوات دعاة حركة اليقظة الاسلامية التى تأصيل النقد الادبى وتاريخ الادب .

مهمة الأدب الاسلامى ــ كما يصورها الدكتور عماد الدين خليل تقوم على :

أولا: تأصيل رؤية الاسلام للكون والحياة والعالم والانسان لا بمفاهيم تجريدية وأمكار صارمة ولكن بالصلورة المشخصة والتجربة المعانة .

ثانيا : الالتزام الاخلاقى بمفهومه الواسع والاستعلاء على الدنس والمغريات وتكوين النظرة الشمولية التى ترفض التجزئة والتى تقوم على التوحيد بين المعتقد والمبارسة وبين النظرية والسلوك وإعلاء الأخلاقى على الجمالى وتنقية الحس الجمالى من الشوائب وتفطية الفراغ الواسع الذى تمنحه الحضارة المعاصرة بترفيه منضبط .

ثالثا: يقوم الاسلام على عنصرى تبريد العاطفة لا تسخينها والكساء لا العرى ، ولذلك غلا بد من تجاوز الرومانسية المريضة وأدنة الهروب والانزواء أو الذوبان والاندماج .

رابعا : تغطية الفرأغ الواسع الذي تمنحه الحضارة المعاصرة

بترفيه منضبط وتصعيد الطاقة الجنسية المكبوتة وحسل وتفكيك الخوف والاحساس بالنقص وفقدان الثقة وسائر العقد والازمات النفسية التى تجنح الى الحد الأدنى من التسوية المطلوبة ومجابهة القلق البشرى المدمر ومنح اليقين وتحقيق الاقتران الشرطى بين الفن والقيم وطرح بدائل متنعة لمعطيات الفنون الوضعية في ميدان القيم التربوية .

والحقيقة أننا مطالبون بوضع منهج اسلامى لنقد الأدب وتاريخه يكون مستمدا من المفهوم القرآنى الاسلامى القائم على ان الانسان ليس حيوانا وليس نصف اله ، وانما هو خلق كرمه الله تباركوتعالى وعهد اليه بالأمانة والمسئولية الفردية والالتزام الاخلاقى من اجل السمى في الأرض وتعميرها والكشف عن مذخورها وبناء المجتمع الربانى الاصيل الذي يلتمس فيه مرضاة الله تبارك وتعالى والخوف من حسابه وعقابه يوم البعث والنشور .

ذلك أن المنهج الذى تقوم عليه دراسات الأدب أنها يعتمد على نظرية بورنتير وتين ، وهى نظرية مادية تقوم على اسساس أن الانسان حيوان وأن الحياة مادة ، أو مستمد من مفاهيم التحليل النفسى لفرويد وهى تعتبر أن الجنس هو مقوم الحياة أو من مفاهيم الماركسية التى تقوم على أساس أن المعدة هى محرك الناريخ أو من نظرية التفسير المادى للتاريخ الذى يرى أن الحياة مادة خالصة والتى لا تعترف بالروح والمعنويات .

ذلك أن مفهوم الاسلام يختلف عن ذلك ولايتقوقع داخـــل « الانشطارية » وأنما يتمدد في مفهوم جامع متكامل قوامــه الروح والمادة والعقل والجسم ، والدنيا والآخرة .

### الاسلام والمصطلحات المعاصرة:

هناك قاعدة أساسية : هى أن كلمات كل أمة ومصطلحاتها لا يمكن فصلها عن ملابساتها الفكرية التى توحى اليها ، ومن هنا فان مصطلحات الغرب لا يمكن نقلها الى أفق الفكر الاسلامي كما تنقل الفاظ المخترعات والعلوم ، أن علينا أن نفهم مصطلحات كل فكر في أطاره الخاص حتى لا تخضع نصوص القرآن ونصوص السنة الى مفاهيم وأفدة تحمل من الكلمات ما يسستعمل لفرض غير مفهومها الاول .

يقول الأستاذ حسن الشرقاوى : ان تطبيق المفاهيم الفربية وفرض مناهجها عسفا على الأمة الاسلامية في مجال العلوم الانسانية عملية غزو فكرى يحمل في طياته أضرارا مادية وخلقية بالفية الخطورة وتكبن خطورة العمل بالمسطلحات الغربية عن الاسسلام وتطبيقها في مجالات العلوم الانسانية في توجيه الفكر توجيها بعيدا عن القيم التي تتبئل ثقافتها ومثلها وأخلاتها ولا شك أن مفاهيم الغرب وفلسفاته تنبع من نظرة مادية وعلمانية تفصل بين العلم والدين وتستقى اصولها من موقف الحادى وعلمانية تفصل بين العلم والدين وتستقى اصولها من موقف الحادى لا يعترف بالله تعالى ربا وخالقا وقد أصبح ترديد هذه المصطلحات بوعى أو بغير وعى امرا مالوفا لدى غالبية المتعلمين الأمر الذي يشكل أثارا ضارة تبدو في عملية التأثير بالسلوك الاخلاقي الغربي ومن ثم في اتباع أسلوبهم في التفكير والمنهج والحياة .

ومن هنا ضرورة النظر الى هذه المناهيم الغربية نظرة الفاحص اللبيب لا نظرة المثلد .

علينا أن نضع مفاهيم الغرب ومصطلحاته في حجمها الطبيعى ونوزنها بميزان الاسلام العدل ونقيسها على محك الشريعة الغراء ونعمل جاهدين على نبذ واستبدال ما لا يصلح منها بمصطلحات اسلامية اقدر على تمثيل ثقانتنا والتعبير عن اخلاقياتنا .

ولا ريب ان اخطر ما يواجه المسلمين هو التبعية للمذاهب المتليدية الاجتماعية الحديثة التى تسود العالم اليوم والتى تخطأها الزمن والعلم .

ويكمى ما قاله قائد من قادة الغسرب في كتابه الديمقراطيسة الغرنسية ( ديشان ) ان الماركسية والليبرالية التقليدية نظريتان ناقصتان وتتنكران للحقيقة الانسانية وانهما تنغلتان بسهولة من قبضة البحث العلمى وان التحيز يغلب عليهما الى اليوم اكثر من العقل وانهما لم يعودا تمثلان الوقائع المحسوسة في مجتمعانسا الا تمثيلا ضعيفا وانهما يتكيفان بصحوبة لايجاد حلول لمشاكلنا الواقعية وان الموقف الموضوعي يدعو الى ترك هذه النظريات غير المتكالمة والى البحث عن صيغة جديدة مقبولة .

ولما كان ألعالم الاسلامي مقبلا على بناء نفسه بناء جديدا مستمدا من الاسلام الذي يؤمن به ، يشمل تصسوره واسسه الفكرية ونظهه وتشريعاته مؤسساته ودوله وهو مدرك انه وقع خلال حقبة طويلة تحت تأثير الحضارة الغربية بفلسفاتها ومفاهيهها الاحتماعية ومذاهبها ونظهها وتشريعاتها الاقتصدية والسياسية والتربوية تأثيرا يغلب عليه التقيد والانقياد والتبعية والاخدن بسلبيات تلك الحضارة وايجابياتها بخيرها وشرها ، ولذلك مان الدين الاسلامي في العلم أليوم ولدى جميع الشعوب الاسلاميدة منطلق من ايمانه هذا ، عازم على ارسماء نهضة وتأسيس كيانه وحضارته على أساس الاسلام وأنه مصمم على اعادة النظر في جميع ما مر به من مراحل التأثير بالفكر الغربي والحضارة الغربية من جميع التيارات والذاهب الفكرية من

عقلانية ووضعية وواقعية ومادية وغيرها والاجتماعيـة من وطنية اقليمية وقومية مغلقة مبغضة وغيرها .

وذلك في سبيل الوصول الى أمرين:

اولا: تأكيد معنى الأمة الاسلامية المؤلفة من جميع المسلمين أفراداً وشعوبا وعلى الرابطة الاسلامية بين افراد كل شعب وأفراد جميع الشعوب الاسلامية مع اختلاف انتماءاتهم القومية .

ثانيا: اثبات الاصالة الاسلامية بالتوصل الى تصور صحيح لاسلام متحرر من المذاهب الواغدة واحصاء المصطلحات الاسلامية وتحديد المصطلحات التى توضع على أساس المفاهيم الاسلامية .



#### الفـــزوة الصــهيونية

كان من اخطر التحديات التى وجهها النفوذ الغربى الى السلمين لتوخر امتلاكهم لارادتهم وتكوين مجتمعهم الاسلامى الاصيل ، تلك الفزوة الصهيونية التى مزقت وحدة العالم الاسلامى وقصلته الى تسمين واقامت هذا العنصر الغريب فى اشد المواقع الحساسة فى قلب هذا المجتمع ، فى بيت المقدس على مرمى البصر من المركز الاسلامى الاساس للاسلام ( مكة والمدينة ) على النحو الذى سبق به تآمر مخطط الحروب الصليبية التى كانت تطمع فى الاستيلاء على موقع نزول المسيحية وكنيسة التيامة .

وقد جاء هذا المخطط الجديد في مؤامرة واسعة بدات عندما اعلن المؤرخون بان الحضارة الغربية لابد ان تستط وشيكا كسسسقطت الحضارة الرومانية وتبين ان المسلمين هم وحدهم الذين يملكون اعظم منهج لقيام حضارة انسانية عالمية وعقدت الحناجر على تأخير هذه الغاية واتفقت كلمة المؤرخين والباحثين على تمزيق وحدة آسيا وافريقيا الاسلامية باقامة شعب عازل ليس من جنس هذه الأمة وكان أن ظهرت فكرة الصهيونية التي ادعت أنها لهسا ميراث قديم في هذه الارض وجرت المؤامرة الى غايتها حيث مكنت الدول الغربية شذاد الامان من السيطرة على هذه المنطقة ١٩٤٨ ثم تم لهم ١٩٦٤ الاسستيلاء على القدس ، وقد أحدث سيطرة اسرائيل على فلسطين تغييرا شديدا في وجهة العالم الاسلامي كله

وخاصة الدول العربية وكان مصدرا لتكبد خسائر كبيرة وهجرة الملايين من سكان غلسطين واقامتهم كلاجئين في البلاد المجاورة ، ثم كانت تلك الحروب التي لم تحقق شيئا هاما وبذلك تحولت برامج البلاد العربية الى مواجهة غلسطين وانفاق مبالغ ضخمة في التسلح ومنها سوى حرب رمضان التي اخرجت اسرائيل عن بضعة كيلو مترات عن صحراء سيناء مكنت من فتح قناة السويس فان العرب لم يستطيعوا ، تحقيق انتصار حقيقي ، بينما تضاعفت قوة اسرائيل حتى أصبحت تماثل قدرة اكبر من قوة البلاد العربة المجاورة لها ، هذا فضلا عما أحدثته هي والدول الغربية المؤيدة لها من اضطراب وتمنق بين الدول العربية ، فقد جرت المؤامرات للحيلولة دون قيام وحسدة عربية أو اسلامية في مواجهة اسرائيل ، مع أن الدول الاسلامية تمتلك في مجموعها قوات حربية وعسكرية ضخمة ولكن تمزق هذا العالم بين ولاء لامريكا أو روسيا كان بعيد الاثر في عدم القدرة على خطوة لمقاومة هذا النفوذ الذي غسزا بلاد المسلمين وسيطر عليها واقام فيها .

وتجرى هذه القوى الثلاث: الصهيونية والغربية والروسية في تنسيق بينها في مواجهة الاسلام والعرب ، على عدم تهكينالعرب والمسلمين من امتلاك ارادتهم وتجرى هذه المؤامرات على مخططات مختلفة ولكنها تجمع على العداء للاسلام والحيلولة بين المسلمين وبين القامة مجتمعهم الاصيل ، وعلى ان يبقو اتابعين خاضعين للنفووذ الاجنبي ، يتحركون في أطار الايدلوجيات الماركسية أو الغربية ، ويجرى من اجل ذلك اخفات صوت الفكرة الاسلامي من التي تعلن الى ان السبيل الوحيد الذي ينقذ العالم الاسلامي من الاستهتار والتمزق بعد هذه المراحل المتصلة من الاحتلال الغربي، والاستحتار والتمزق بعد هذه المراحل المتصلة من الاحتلال الغربي، والاستحتار الفربية والماركسية الشيوعية لم تفلح — هذا السبيل الليبرالية الغربية والماركسية الشيوعية لم تفلح — هذا السبيل هو التماس مفهوم ألاسلام وتطبيق نظامه واقامة مجتمعه .

ولا ريب ان الاحتلال اليهودي لهذه المنطقة من قلب العالم الاسسلامي بعيد الأثر في تعويق النهضه وتأخير امتلاك الارادة الحقيقية للمسلمين فقد طرحت هذه الدعوات الثلاث سموم! شديدة الخطر في مجال السياسة والاجتماع والاقتصاد وما نزال آثار هاداقية بقء التابعين لهذا التغريب والموقدين لناره حينا بعد حين وقد جاءت ثروة النفط كمعادلة حقيقة ازاء ألسيطرة اليهودية ، وكمورد حقيقي للمسلمين لامتلاك السلاح القادر على احداث معركة غاصلة لاجلاء هذا النفوذ ولكن الخطط التي تجرى الان في مقاومة النفوذالصهيوني او أستعادة فلسطين أنما تجرى على اسلوب الغرب نفسه ، وقد استطاع نفوذ الدول الغربية أن يحصر القضية بين العرب انفسهم ويحول دون جعلها قضية اسلامية أو قضية عقائدية فالعاملون في حقــل القفية يتحركون في اطار الأسطوب الغربي نفسه ، لا يستطيعون الخروج عليه ، ولا يستطيعون أن يجعلوها معركة اسلامية أصيلة من حيث أعلان الحهاد المقدس لتحرير القدس ونلسطين ، ويرجع هذا في الاغلب الى عدم وجود عناصر تؤمن بالاسلوب الاسلامي في حل المشاكل في مكان القيادة ، وإن القادة الذين يعملون الأن يعتمدون الاسلوب الغربي السياسي في حسل هذه ألقضية ، وهو أسلوب لن يستطيع أن يحقق نتاءج ذات بال.

بل ان الاتفاق لعوائد للثروات الاسلامة لا يجرى على اسس سليمة وقيه أسراف كثير ، وأن هناك مبالغ ضخمة تنفق على وجهات نظر ذأتية خطيرة بينما لم تؤدى غيها زكاة الركاز التي هي حق للمسلمين جميعا وللدناع عن مقدساتهم .

ولقد استنزغت هذه الغزوة غكرا ومالا ، واستطاع الغزاة ان يفسدوا المفهوم الاسلامى الأصيل في مواجهة الغزو بعد أن سيطر المفهوم الاقليمى والقومى الوافد وكلاهما استطاعا حجب مفهسوم الخطيرة من وجهة نظره الضيقة دون أن يقدر أن الدائرة سسوف تدور على الأمة كلها أن لم تقف صفا واحدا أزاء الخطر ، بل لقد ذهب البعض مذهبا خطيرا في تحامى العدو و التعاون معه أو الوحدة الاسلامية الاصيل الجامع فنظر كل اقليم الى هذه الازمة الاستخفاف بالخطر والامن من التحدى القائم ، والانطلاق في حياة مترفة رضية دون النظر الى بعيد ، مع ان الرسول صلى الله عليه وسلم قد حذرنا وطالب بان تكون هناك تعبئة عامة ورباط دائم وجند كثيف لأن التحدى الناتج من الخطر الزاحف على دين الاسلام وعالم الاسلام لم يتوقف ولن يتوقف .



لقد حققت حركة اليقظة الاسلامية خلال المقود الاخيرة من القرن الرابع عشر نتاجا وافرا حين كشفت عن كنوز الفكرالاسلامي والشريعة الاسلامية والتراث الاسلامي في بيان العطاء الثر الذي افاضه الاسلام على العلوم والفكر والحضارة في مواجهة تحديات الغرب الذي انكر في اصرار وعناد وتعصب عطاء الاسلام ، حتى جاء بعض المنصفين الذين اعترفوا بهذا الفضل واعترفوا بظلم الغرب لهذا العطاء وفي مقدمتهم سحريد هونكه وجارودي ، فقد اعترف هؤلاء الابرار بان الاسلام وحده هو الذي اعطى الغرب والشبعوب الاخرى التي دخلت الاسلام تلك الطفرة القوية ، وهذه الثقة وهذا التفجر العقلى الجبار ، وقد تكشف بوضوح أن ألعرب وليس اليونان هم اساتذة اوربا في النهضية العلمية الرياضية ، فأوربا عرفت تراث العالم القديم عن طريق العرب فقط فالعرب باعدادهم وآلاتهم وحسابهم وجبرهم ونظرياتهم حول المثلثات الكروية وعلوم البصريات وغيرها نهضوا بأوروبا ودنعوها الى الحركة العلمية دفعا من ثم استقلت واكتشفت واخترعت وتسلمت زمام العلوم الطبيعية وان الغرب امتص عصارة ما انتجه المسلمون طيلة قرون طويلة ولكن ماذا كان موقف الغرب من العالم الاسلامي بعد ذلك كله . كان موقفه موقف الحريص على أن لا يعود أهل السلام الى امتلاك ارادتهم او اقامة مجتمعهم او استئناف حضارتهم بعد أن توقفت عن العطاء . لقد عهد الغرب الى سد كل المنافذ في وجه المسلمين حتى لا يصلواالى معطيات العلوم والتكنولوجيا ليظلوا هكذا سوقا للتصدير وموئلا لاستنزاف الخامات ، وعمدوا الىصرف الأمة الاسلامية عن وجهتها التي سارت غيها اكثر من الف عسام

واستهدفوا القضاء على خصائصها ومحو ماثرها وتحقير ماضيها وافساد حاضرها وربى النفوذ الاجنبى جيلا منهزما مفتونا بالغرب كاره لقومة وعقيدته ولغته . واليوم بعد ان قطعت حركة اليقظة الاسلامية مرحلة طويلة في سبيل استعادة الاصالة والعودة الى المنابع والتحرر من التبعية والوصول الى مرفأ الرشسد الفكرى الاسلامي نجد ان هناك تحديات تواجه المجتمع الاسلامي على طول أرض الاسلام اعتقد انها هي جوهر المهة التي يحملها قادة الفكر الاسلامي في مطالع القرن الخامس عشر علهم ان يفرغوا لها جهدهم ووقتهم وقريحتهم .

اولا نتطبيق الشريعة الاسلامية في المجتمعات الاسلامية التي يقوم العمل فيها على اسماس القانون الوضعي والتي تطبق جزئيات من الشريعة الاسلامية .

ثانيا: بناء الاقتصاد الاسلامى بديلا للاقتصاد الوافد الذى يقوم على أساس قواعد امبراطورية الربأ اليهودية صانعة نظام الربا والفوائد .

ثالثا: بناء الشباب الجديد على اساس التربية الاسلامية الجامعة من الروح والمادة والعقل والجسم من اجل دعم الاسرة وتأكيد ذاتية الشخصية الاسلامية وبناء روح الاخلاق والعقيدة وسلامة السلوك الاجتماعى .

وعلينا ان نجرى حركة تصحيح واسعة:

أولا: تصحيح مفاهيم القومية والاقليمية والقومية والعودة الى مفهوم الموحدة الاسلامية .

ثانيا: تصحيح تفسيرات التاريخ: تفسير اقليمي ، تفسير عربي ، تفسير ماركسي ، والعودة الى التفسير الاسلامي التاريخ.

ثالثا: التحرر من آثار القانون الوضعى والأنظمة السياسية الغربية .

رابعا: التحرر من آثار العلمانية في التربية والتعليم والثقافة. خامسا: التماس مفهوم الاسلام في قضية المراة والاسرة والاجيال الجديدة .

سادسا: تحرير وسائل الاعلام والثقافة والصحافة من التبعية للفكر الغربي واللغة العامية ، والاباحيات والجنس .

سابعا: القضاء على العلمانية التى تدعو الى الفصل بين الدين والدولة ، والمادية التى تدعو الى الفصل بين القيم العقلية والقيم الروحية .



هناك مجموعة من الحقائق يتم بها التصور الاسلامى للحضارة والمجتمع وينفرد بها وتميز عن التصور الغربى الوافد : هذا التميز الذى تسعى اليه حركة اليقظة الاسلامية وتجعل منه فريضة عنمة في هذا العصر الذى تختلط فيه القيم والمفاهيم وتحاول بعض الايدلوجيسات المسادية والاباحيسة ان تفرض نفسها على الفكر الاسلامي :

اولا: لكل حضارة طريقتها الخاصة في التفكير وبالتالى اسلوب لقائها مع التراث خاصة ومع الآخرين بوجه عام ، كما ان لهسا تكنولوجيتها وثقافتها وبالتالى انسانها الذى يعكس مجموع هذا فالانسان المسلم يفتقد ملامح تواجده في الحضرة الحديثة فنانا ومفكرا ومبدعا ، والحقيقة الواضحة ان الحضارة الغربية لم تتقدم من فراغ بل من القواعد الحضارية الاسلامية التي وضعها الاجداد ومن هنا فان أغلب العلوم الحديثة ومنها علم الفضاء الذى هو مدين بالفضل الى العلماء العرب الذى ادى ولعهم الشديد بالعلوم الكلية الى اكتشاف اخطر واهم الآراء العالمية وفوق سطح القمر أسماء الى اكتشاف اخطر واهم الآراء العالمية وفوق سطح القمر أسماء البرهم العزازي ، المردى ، الفرغاني ابو الحسن الصسوف ، ابرهم العزازي ، المردى ، الفرغاني ابو الحسن الصسوف ، ابو الريحان البيروني ، القزواني ، جابر بن حيان ، ابن بطوطة، عمر الخيام .

ثانيا: ان التحدى الرئيسي امام العالم الاسلامي في هذا القرن هو مدى قدرته على الاسمام في البناء السياسي والاقتصادي للعالم

<sup>(</sup>م ٧ - قضايا مثارة)

الاسلامى ، ومن ذلك حاجة الدول الاسلامية الى امتلاك وسائل الدناع المعالة ، وضرورة وجود علم اسلامى ينسجم مع العقيدة والثقافة وروح الحضارة الاسلامية من جهة وتخدم القضايا الملحة للعالم الاسلامي ( الغذاء والدناع والتنمية ) .

ثالثا: ان المعلومات الهامة الأساسية لصنع القرارات فى المعالم الاسلامى تخزن الآن خارج أرضه وقلما يسمح للدول صاحبتها بالوصول الى تلك المعلومات ، فقد اخذت شركات المعلومات تجمع المعلومات عن العالم الاسلامى وتصنعها فى الدول الغربية .

رابعا: ضرورة تعريب التعليم الجامعى ، والانتقال من التعليم باللغة الاجنبية الى التعلم بالعربية مع المحافظة على تعلم واتقان لغة اجنبية أو أكثر من أجل العودة الى المراجع الاجنبية ، والخطوة التالية للتعريب هى القيام بالابحاث العلمية الحقيقية المناسبة التى تساير تطور الركب العلمى والتى تعبر مساهمة حققية فى بناء خضارة هذه الأمة عندما تكتب هذه الابحاث باللغة العربية ،

خامسا: ان مفهومنا للاسلام هو انه دعوة الى اقامة المجتمع الربانى فى الأرض نتعبد الله فى خلقه وفى العمل لبناء صرح الاسلام فى الدنيا واقامة الميزان بالحق ، ومهما اظلمت الدنيا وتباعدت عن الله ماننا لا نيأس فى ان نعود الى شريعة الله ولا نرضى بان نعتزل الناس لنعبد الله مان هذا السلام ناقص ، أما الاسلام الحقيقى فهو مجاهدة هذا الواقع وكشف زيفه وموالاة الضرب على أيدى التغريبين والشعوبيين الذين لا يكون ولا ييأسون من اذاعة الباطل والذين يفيرون جلدهم فى كل مسرة ليلقوا الينا نفس السسموم القديمة فى اساليب جديدة الماين احتواء المسلمين والسيطرة عليهم واخراجهم من ذاتيتهم ، ووجودهم الحق لينصهروا فى الأممية العالمية ولذا كان الشعوبيون والتغربيون هم على الباطل لا ييأسوا فكيف ييأس اهل الحق ، وهم المؤيدون بروح الله وعونه ، وكيف ييأس المؤمنون من الحق ، وهم المؤيدون بروح الله وعونه ، وكيف ييأس المؤمنون من

روح الله والنصر قريب وهو قاب قوسين أو ادنى ما استمسكوا بكلمة الله وعملوا على أن تكون هى العليا متجردين من مطامع الدنيا وأهوائها ، ولا أمل لهم الا أن يهزوا هذه النفوس ويحركوا هذه القلوب بكلمة الحق حتى تلين القلوب وتستجيب الله رب العالمين ، فيتوم وجودها على الحق ، وتنصرف عن تلك الأهسواء المضلة والزخارف اللامعة وتفزع الى رضوان الله ، هذا وبالله التونيق .



محويان الكتاب

# فحرس (فكتاب

| سقحا | الموضــــــــــــــــــــــــــــــــــــ        |
|------|--------------------------------------------------|
| 0    | مدخــل الى البحث                                 |
| ٨    | ما يعتقده اهل الفكر الغربي                       |
| ۲۱   | الصهيونية والليبرالية والاركسية                  |
| 70   | اليوم انتهت الحروب الصليبية                      |
| ۲۷   | الأهـــداف                                       |
| ۲۸   | التمزق والضاياع والعبث                           |
| ٨٥   | محاولة لانسياد الحضارات والامم والمجتمعات        |
| ۸۱   | محانير ثلاثة في رحلة الثقافات الاسلامية العالمية |
| ۸٥   | مهمــة الانب الاســالامي                         |
| ۸۷   | الاسسلام والمصطلحات المعاصرة                     |
| ٩.   | الفرزوة الصهيونية                                |

دارالعسلوم للطباعة القاعق ٨ بشارع مسيم عاري (المصراحيني) مت ١٧٤٨

رقم الايداع بدار الكتب ٥٣٧٦/٨٤/ ٩ ــ ٠٨٧ ــ ١٤٢ ــ ٩٧٧

# الرسائل الجامعة

في هذه المرحلة من تاريخ الامة الإسلامية نجدنا في أشد الحاجة إلى مداخل ميسرة إلى فهم حقيقة الإسلام بوصفه دينا يحمل معه منهج حياة ويجمع بين العلاقتين مع الله تبارك وتعالى ومع البشر، ويقدم منهجا خامعا للحياة والوجود والمجتمع والحضارة .. ستكون البشرية في قمة سعادتها إذا استطاعت أن تطبقه وهي تتطلع اليوم إليه بعد أن فشلت الإيدلوجيات وعاشت الامم حياة التمزق والغربة وواجهت الحضارة المعاصرة عوامل الانهيار، ومن أجل هذا تحرص الحضارة المعاصرة عوامل الانهيار، ومن أجل هذا تحرص مجموعة من القضايا تتكامل في مفهوم الإسلام الجامع وتجيب على مختلف التساؤلات المثارة فترضي قلوب المسلمين وتملؤها بالطمأنينة والرضي.